
前去多結果子 

第一篇 
結果子：傳揚最高水準的福音 

讀經：約十五1~8、16 

壹． 我們的傳福音必須在最高的標準上，就是把生命、基督，服事給人—約十 10

下，十四 6，詩歌六六五首： 

一． 結果子乃是約翰十五章的中心思想： 

1. 許多基督徒以為約翰福音十五章一至八節和十六節是教導住在主

裏面。 

2. 我們若仔細讀這幾節經文，就會看見着重點、中心思想主要不是

住，乃是結果子。 

二． 約翰福音裏的果子是初信者—16 節： 

1. 加拉太五章二十二節說，到那靈的果子是我們裏面基督生命的彰

顯，內裏生命的彰顯。 

2. 主在約翰十五章所說的果子是指初信者，新蒙恩者： 

a. 這由十六節得着證明：要你們“前去”，並要結果子。 

b. 要以加拉太五章所題的方式結果子，不需要去；但要結出約

翰十五章所題的果子，就需要去。 

3. 在約翰福音十五章八節我們看見，得榮是在結果子的時候： 

a. 葡萄樹的枝子結果子，而這結果子就是父的得榮耀；我們越

多結果子，神就越在我們的基督徒工作中得着榮耀。 

b. 父不要我們只是行善，或只是按着基督徒倫理的責任來彰顯

祂；祂要我們結果子彰顯祂，使葡萄樹得以擴增、擴大。 

三． 結果子不是僅僅在于傳講或教訓，乃是在于將生命分賜給人： 

1. 去傳福音與去結果子之間有所不同；頭三卷福音書結束時，都有

關于去傳福音的話： 

a. 頭三卷福音書結束時，都有關于去傳福音的話；去傳福音是

一種工作—太二八 19，可一六 15，路二四 47。 

b. 然而，在約翰福音末了沒有這樣的話；這不是因為約翰沒有

傳福音的觀念；傳福音不是僅僅工作，乃是生命的流出，就

是內裏的生命顯出功效—約十五 1~8、16，參約七 37~39，詩

歌六五五首。 

2. 我在本章的負擔是要指出，要有正確及真正的傳福音，必須有內

裏生命的滿溢—十五 4~5，詩歌六六二首。 



3. 我們若正確的住在葡萄樹上，葡萄樹的生命就要充滿我們，然后

這充滿我們的生命要滿溢到别人裏面；這就是結果子，這就是真

正而正確的傳福音—約十五四 6： 

a. 我們需要住在主裏面；住在主裏面，意思是說我們和祂之間

沒有阻隔和距離—4~5 節，英文詩歌 372（無中文），詩歌二

八四首。 

b. 你很可能傳福音卻與基督隔絕；但要內裏生命的滿溢，我們

必須住在主裏面；甚至一個消極的念頭都能使我們從生命的

流隔絕。 

c. 當我們接觸人時，必須有深切的感覺和充分的體會，我們是

住在主裏面；當我們與人談話時，必須藉着住在主裏面而與

人談話。 

d. 但當我們住在主裏面，祂就在我的說話中說話，並且我的說

話就是祂的說話；這就是生命的分賜，裏面生命的滿溢。 

e. 我們都必須去接觸人；不論我們有否生命的滿溢，仍需要接

觸人；如果我們不接觸人，就無法知道我們在那裏。 

貳． 關于結果子，今天我們所需要、最重要的事乃是改觀念；
10

我們需要將傳道

的觀念改為結果子—1~8 節，16： 

一． 我們需要放棄老旧的觀念—期望有大能力、大運動、佈道大會和偉大

講員： 

1. 正常的路乃是麥粒落在地裏死了，長大而結果；正常的路乃是枝

子住在葡萄樹上結果子—十二 24，十五 4~5。 

2. 我們不該被旧的方式所誘惑；相反，我們期望我們中間每一位都

是結果子的枝子。 

3. 我們不該信靠傳道的工作，反之，我們必須強調結果子。 

二． 結果子不是香菇式的發展，而是生命緩慢的過程： 

1. 我們若是不關心傳福音的事，我們就完全不在意；但是當我們被

挑旺焚燒，我們就想在很短的時間內，帶許多人歸主；假如過了

一段時間后，我們並沒有帶甚麼人歸主，我們就會失望；果子不

是一夜之間就長出來的，這是要花時間的。 

2. 傳福音是藉着生命的滿溢結果子；這不可能是香菇式的發展，而

該是生命緩慢過程的結果。 

3. 大多數結果子的樹，每年結一次果子；這是依照自然的律；我們

都必須和主辦交涉，說，“主，我不要再作夢了。賜我生命的滿

溢，好使我能每年結一次果子。” 

 



參． 我們需要過一個多結果子的生活—約十五 1~2、4~5 節： 

一． 我們可能“屬靈”、“聖潔”、“得胜”，卻不結果子；那種屬靈、

聖潔與得胜是有問題的；要屬靈、要聖潔、要得胜；照聖經來看，屬

靈的目的是為着結果子—參腓一 19~21 上，24~25。 

二． 主在約翰福音沒有告訴我們要屬靈、要聖潔、要得胜；反之，祂在約

翰十五章囑咐我們要結果子，甚至要多結常存的果子；這就是活出供

應的生命—約十五 2、4~5、16。 

肆． “我們在召會中事奉，最主要該作的事是結果子。我們在這裏乃是為着結果

子；也就是說，我們在這裏是為着釋放生命，流出內裏的生命，並將生命分

授到人裏面。這是召會在地上存在的目的。”（李常受文集一九六六年第二

册，結果子的路，第四章） 

 

職事信息摘錄： 

在前三卷福音書中，主耶稣吩咐祂的門徒傳揚福音，教訓萬民，把他們浸入父、
子、聖靈的名裏（太二八 19~20，可十六 15，路二四 47）。但是在約翰福音中，主
耶稣並沒有這樣吩咐門徒。反之，祂在十五章向祂的門徒啓示生命的奧祕。這生命
的奧祕是如此奧祕與抽象，沒有人的言語能充分的表達出來。因此，主耶稣用葡萄
樹及其枝子來象徵這生命的奧祕。 

因內裏生命的滿溢結果子 

葡萄樹及其枝子似乎很容易了解。每個人都知道葡萄樹是甚麼。但在這個象徵
中指出了一些關乎生命奧祕的事。枝子住在葡萄樹上，住的時候就結果子。這果子
是從內裏生命的滿溢而來的。我在本章的負擔是要指出，要有正確及真正的傳福音，
必須有內裏生命的滿溢。這獨一的生命在三部分裏：在葡萄樹裏，在枝子裏，以及
在果子裏。果子是在枝子上，枝子是在葡萄樹上。雖然有三部分，但各部分的生命
或性質卻沒有不同。三者在生命和性質上，絕對是一。葡萄樹、枝子與果子只是形
狀不同，葡萄樹有一種形狀，枝子有另一種形狀，果子又是不同的形狀。 

在約翰福音中，主耶稣為甚麼沒有吩咐祂的門徒傳福音或教訓萬民呢？因為約
翰福音是生命的福音，生命不需要傳講或教導。沒有人能藉着向樹講道使樹結果子。
到果園去向樹講結果子的道，是多麼愚蠢的事！沒有人會笨到一個地步，勸告樹殷
勤的結果子。有些人讀到這話，或許會說，“馬太二十八章不是告訴我們去教訓萬
民麼？在馬可十六章和路加二十四章，不是題到傳福音麼？”不要曲解我的話。我
並沒有說在别的福音書中沒有傳講和教訓。但是不要忽畧最后一卷福音書，就是約
翰福音。每個人都知道，末了的話是決定性的話。雖然我們可能說得很多，但是末
了的話卻說出了我們的決定。在四福音中，約翰福音—生命的福音—是最后一卷。



生命是最終的。你可以有很多東西，但是你若沒有生命，一切就等于零。在約翰十
五章沒有教訓或傳講。 

神的安排 

我們需要看見在神安排中奧祕的事。“安排”（dispensation）這辭的意思不是
“時代”，乃是“經綸”，指神分賜的行政。神的經綸是要將祂自己分賜到祂所揀
選和豫定的人裏面。我們的工作不可在今日基督教的低水準上。我們的傳福音必須
在最高的標準上，就是把生命、基督，服事給人。這是最高水準的傳福音…… 

傳福音將生命分賜給人 

傳福音是甚麼意思？就是結果子。結果子不是僅僅在于傳講或教訓，乃是在于
將生命分賜給人。正確與真正的傳福音不是僅僅一種傳講或教訓；而是將你裏面的
生命分賜給别人。這是一件生命的事。假定你是一根枯乾的枝子，就顯明你缺少生
命。作為枝子，你應該有分于葡萄樹豐富的生命。但枯乾的意思就是你缺少葡萄樹
的生命，不能結果子。因為你沒有生命，在你裏面就沒有葡萄樹生命的滿溢。但是
你若正確的住在葡萄樹上，葡萄樹的生命就要充滿你。然后這充滿你的生命要滿溢
到别人裏面。這就是結果子，這就是真正而正確的傳福音。我仰望主使我們都能看
見這個。 

我們需要住在主裏面 

我們需要住在主裏面。住在主裏面，意思是說我們和祂之間沒有阻隔和距離。
在我們與主之間必須一無間隔。當我們住在祂裏面，祂這生命就要流進我們全人裏
面，並且充滿我們。結果，生命就要從我們裏面滿溢出來。 

在本章主耶稣是很嚴肅的；祂說，“凡在我裏面不結果子的枝子，祂就剪去。”
並且，“人若不住在我裏面，就像枝子丟在外面枯乾了。”（2、6）若是枝子不結
果子，父就要將它剪去。這意思是我們將要滅亡麼？不要把這個想法用在這一章。
在十五章沒有得救或失喪的思想。許多基督徒只強調一件事—得救上天堂。按照他
們有些人的想法，若是一個得救的人不作好，他就要失去他的救恩，在地獄裏滅亡。
但是約翰十五章是在另一個範圍裏，與上天堂或下地獄絕對沒有關係。枯乾和被剪
去的意思，首先是從基督豐富的享受中被剪去。枝子被剪去，就失去生命豐富的享
受。其次，被剪去的意思是與所有其他枝子的交通隔絕。當你在葡萄樹上，你不僅
住在葡萄樹上，也住在與其他枝子的交通裏。然而，你若從葡萄樹被剪去，你就要
失去這交通。第三，被剪去的意思是失去功用。當枝子被剪去，就失去了它的功用。
最后，被剪去的意思是不能達到神永遠的定旨。枝子從葡萄樹上被剪去，就不可能
成就神永遠的定旨。 

你很可能傳福音卻與基督隔絕。我認識一位元弟兄，他在家打他的妻子，然后
站起來告訴人耶稣愛他們。似乎耶稣愛每一個人，就是不愛他的妻子。我多年受教



于一位聖經大教師，他是一位很會說話的人。但是當人去拜訪他時，他和他們談了
一會兒，就說声對不起，拿起煙斗抽起來了。你認為當他抽煙時，他是住在主裏面
麼？他的抽煙必定是一個隔絕。雖然我多年受他的教導，但我從來沒有從他得着生
命的供應。雖然有些人可能一面傳福音，一面仍旧能彀抽煙或看電影；但真正的傳
福音卻是內裏生命的滿溢。要有這樣的滿溢，我們必須住在主裏面。甚至一個消極
的念頭都能使我們從生命的流隔絕。我們從經歷中知道這事。你可以傳講和教訓，
但是你若不住在主裏面，你就絕不能藉着內裏生命的滿溢結果子。 

當我們住在主裏面，我們就成為三一神的一部分。枝子不是樹的一部分麼？作
為枝子，我們若住在主裏面，我們就是三一神的一部分。有些批評者聽了這個，會
控告我教導人進化成神。這是何等的毁謗，對主是何等的褻瀆！我們沒有教導任何
進化的理論。 

當你在校園接觸人時，你必須有深切的感覺和充分的體會，你是住在主裏面。
當你與人談話時，你必須藉着住在主裏面而與人談話。在前一章，我說過我們必須
從靈裏與人談話。現在我說我們必須藉着住在主裏面與人談話。我們需要操練這個。
要告訴主說，“主耶稣，我要去校園。現在幫助我住在你裏面。主，你曾應許，我
若住在你裏面，你也住在我裏面。我的住就是你的住。主，我要住在你裏面而去。”
你若住在主裏面，你的說話裏面就有主的說話。千萬不要沒有住在主裏面而去接觸
人。若不住在主裏面，就不要對任何人說話。當我說話時，如果沒有把握正住在祂
裏面，我就應該停止說話，因為無論我說甚麼，都不是真理、實際，而是虛謊。所
有人的話語，卽使是真話，也是虛假，因為其中沒有實際。但是當我住在主裏面，
祂就在我的說話中說話，並且我的說話就是祂的說話。這就是生命的分賜，裏面生
命的滿溢。 

不是香菇式的發展，而是生命緩慢的過程 

以此作為基本觀念，讓我們看一些别的事。我們都有一些特别的觀念。我們若
是不關心傳福音的事，我們就完全不在意。但是當我們被挑旺焚燒，我們就想在很
短的時間內，帶許多人歸主。假如過了一段時間后，我們並沒有帶甚麼人歸主，我
們就會失望。我們許多人已過曾這樣失望過。但是想想果樹如何結果子。果子不是
一夜之間就長出來的，這是要花時間的。要果子長出來，至少需要幾個月。傳福音
是藉着生命的滿溢結果子。這不可能是香菇式的發展，而該是生命緩慢過程的結果。
不要期望接觸人一段很短的時間，就能得着許多人。這是錯誤的觀念。不要以為讀
了這幾章青年訓練的信息，你就知道了祕訣，能帶領許多人歸主。沒有香菇式的發
展，然而到了時候你就會結果子。 

大多數結果子的樹，每年結一次果子。例如，桃樹和蘋果樹都是每年結一次果
子。這是依照自然的律。不要期望你結果子能比這個更快。我們都必須和主辦交涉，
說，“主，我不要再作夢了。賜我生命的滿溢，好使我能每年結一次果子。”結果
子需要時間，但不應該多于一年。我仰望主，明年這時候，我們將帶着一些出產來



在一起慶祝住棚節，就是收成之后的節期。（李常受文集一九七五至一九七六年第
三册，青年訓練，第四章） 

改觀念 

關于結果子，今天我們所需要、最重要的事乃是改觀念。我們需要放棄老旧的
觀念。基督徒中間老旧的觀念，乃是期望有大能力、大運動、佈道大會和偉大講員。
基督徒總是期望這些事，他們今天仍然期望這些事。他們期望有大能力從天上澆灌
下來，接着有大運動和佈道大會，連同一些偉大的講員。這不是正常的路。正常的
路乃是麥粒落在地裏死了，長大而結果。正常的路乃是枝子住在葡萄樹上結果子。
因此，我們需要改我們的觀念。 

從肉身一面來說，人的擴增不是藉着一場運動；反之，人是長大而成熟，結婚
並生子。他們成家，學習如何作父母，照顧孩子；至終他們的孩子會長大。這似乎
非常緩慢，其實並不慢。實際上，因着生孩子的路是很快的，所以有些人想要節育
來減緩生育。我們需要學習屬靈生育的路。 

我們說過，擴增的路不是運動；反之，擴增乃是藉着正常生命的長大，產生能
彀被培養的人。這樣，所產生的人會學習同樣的路。我再說，我們需要改我們的觀
念。從現在起，我們絕不該受老路的試誘。忘掉老路。當然，主若給我們那條路，
我們就走；否則我們不願意走那條路。我們必須走正常的路。正常的路乃是首先為
自己禱告，求主使我們成為結果子的枝子；其次，我們必須實行這條路；第三，我
們必須幫助每一位與我們一同聚會的人規律的結果子。 

你若僅僅將這話當作信息來接受，就不管用。反之，我請求你們改觀念。放棄
能力、大運動、佈道會、和講員的老觀念。我們不要期盼這些事。反之，我們期盼
有些特别的事在我們中間發生，就是所有經常與我們一同聚會的人—雖然人數少—
都是結果累累的枝子。我們期望我們中間每一位都是結果子的枝子。（李常受文集
一九六六年第二册，結果子的路，第三章） 

多結果子的生活 

我們在哥林多后書所看見供應的生命，是一個多結果子的生命。我們可能“屬
靈”、“聖潔”、“得胜”，卻不結果子。那種屬靈、聖潔與得胜是有問題的。那
種品格是否真正、真實，令人打一個問號。一個人相當屬靈，卻不結果子，豈非不
尋常麼？照聖經來看，屬靈的目的是為着結果子。主在約翰福音沒有告訴我們要屬
靈、要聖潔、要得胜。反之，祂在約翰十五章囑咐我們要結果子，甚至要多結常存
的果子。這就是活出供應的生命。 

我家的四周有許多果樹，有桃樹、檸檬樹和橘子樹。有一段很長的時間，一些
樹沒有結出甚麼果子。因此，我們就考慮要不要把它們砍掉。這些樹雖然不結果子，
但還是長得很好。事實上，它們長得又青翠、又發旺，枝葉茂密。然而，它們越這
樣長，我就越覺得為難。有時候我看着這些樹說，“你們這些樹在這裏作甚麼？你



們枝葉青翠茂密，卻不結果子。”我們可以用這種情形，說明那些可能“屬靈”、
“聖潔”、“得胜”，卻不結果子的信徒。他們不結果子，因為他們沒有供應的生
命。我們要看見，我們都需要有供應的生命，這是非常重要的。（哥林多后書生命
讀經，第四十四篇） 

參考與參讀資料：  

1. 李常受文集一九七五至一九七六年第三册，青年訓練，第四章 

2. 李常受文集一九六六年第二册，結果子的路，第一章，第三章，第四章 

3. 李常受文集一九八八年第三册，我們急切的需要—靈與生命，第三章 

4. 李常受文集一九八九年第三册，神命定之路的操練與實行，第六章 

5. 哥林多后書生命讀經，第四十四篇 

 

 

 
 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



第二篇 
藉着享受基督生命的豐富而結果子 

讀經：約十五1~2、5~6、16 

壹． 我們需要享受基督而結果子，以討主喜悦—約十五 5： 

一． 約翰福音十五章是聖經中特出的一章，啓示基督是真葡萄樹，我們是

祂的枝子，應當結果子，並且我們的果子應當常存—1、5、16： 

1. 但那些在召會裏得救，並留在召會裏的人，乃是常存的果子。 

2. 我們也許為主作許多事，為要討祂喜悦，但最討祂喜悦的乃是我

們結果子。 

二． 我們也許宣稱自己已經享受基督很多年了；然而，我們若沒有結果子，

就也許是在欺騙自己；我們需要領悟，我們若在享受基督的事上對主

是忠信且真誠的，這享受必會產生果子。 

三． 經過多年的研讀我們學知，結果子最好的路乃是為着傳福音登門訪人，

好把人帶到主面前；這就是生出初信者作為屬靈的兒女。 

貳． 我們需要享受基督的豐富並產生果子—約十五 2、6： 

一． 聖經有這原則：我們要接受，就要給與；我們若停止給與，我們的接

受就會被切斷；我們接受的路乃是給與—箴十一 25，參路六 38。 

二． 在十五章主說了一些嚴肅的話；在二節祂說，“凡在我裏面不結果子

的枝子，祂就剪去；凡結果子的，祂就修理乾淨，使枝子結果子更

多”： 

1. 父剪去每一在祂裏面不結果子的枝子，意思不是祂將那枝子丟到

地獄任其滅亡；這不是這裏的思想。 

2. 十五章裏的思想是，一面我們有權利享受基督這葡萄樹的一切豐

富，另一面我們有義務結果子—相信的人，作葡萄樹上的新成員；

這就是藉着享受產生果子： 

a. 我們若不顧這項職責和責任，就會失去我們享受的權利。 

b. 我們越以正確的方式產生新蒙恩的人，就越享受基督。 

3. 不結果子使我們從對葡萄樹生命的享受中被剪去—約十五 2： 

a. 我們可能覺得結不結果子無關緊要，只要我們在其他事上不

犯錯就好了；然而，枝子長久不結果子乃是很嚴重的錯誤。 

b. 根據約翰福音十五章二節，父要將不結果子的枝子剪去： 

（一）. 枝子若從葡萄樹上被剪除，就失去了對葡萄樹豐富

的享受，並不是失去我們的救恩，而是從對基督豐

富供應的享受中被切斷。 



（二）. 許多弟兄姊妹之所以對基督的豐富沒有太多享受，

原因也是如此；他們在召會生活中，也參加聚會，

但他們對基督生命的豐富卻少有享受，就是因為他

們不結果子。 

c. 要享受基督生命的豐富，路就是去結果子；我們越結果子，

就越需要生命的供應，而生命的供應就會更多進到我們裏面，

應付我們一切的需要： 

（一）. 我們可以用水龍頭為例說明；我們不是等水流過來

再打開水龍頭；相反的，只要我們打開水龍頭，水

就來了；若是葡萄樹沒有供應我們，乃是因為我們

“把水龍頭關掉了”。 

（二）. 我們可以用水龍頭為例說明；我們不是等水流過來

再打開水龍頭；相反的，只要我們打開水龍頭，水

就來了；若是葡萄樹沒有供應我們，乃是因為我們

“把水龍頭關掉了”。 

三． 一個人不僅可能從享受基督作葡萄樹的豐富供應被切斷，甚至也可能

枯乾，因為不再有生命汁液的供應；再者，六節也說到被焚燒： 

1. 這與哥林多前書三章十四至十五節類似，說：“人的工程若被燒

毀，他就要受虧損，自己卻要得救；只是這樣得救，要像從火裏

經過的一樣。” 

2. 受虧損不是滅亡，因為這個受虧損的人將要得救；受虧損是一回

事，得救或滅亡是另一回事。 

3. 我們不該說只要得救就一切沒問題；是的，我們會得救，但我們

也許得救，卻像從火裏經過的一樣—15 節。 

四． 雖然我們永遠得救了，卻仍要受懲治： 

1. 根據約翰福音十章二十八至二十九節，一旦我們得救，得着永遠

的生命，我們就永遠得救，絕不會失喪。 

2. 從哥林多前書五章四至五節我們可以看到，卽使弟兄肉體受敗壞

是對他的懲治，他的靈仍要得救；因為人一旦得救了，就永遠得

救。 

五． 不結果子是最大的仇敵，廢掉了正當的召會生活： 

1. 不結果子這狡猾的仇敵，主要的是向着好基督徒，向着那些經常

參加聚會的弟兄姊妹。 

2. 沒有結果子，就沒有實際的召會生活。 

參． 作為枝子，我們必須結果子；我們都必須有這樣一個突破；我們就需要與主

徹底辦交涉： 



一． 若有人多年不結果子，這樣的人可能會從生命的供應中被剪去—2、6

節。 

二． 我們必須竭力並迫切；我們必須說，“主，我是你的枝子。為甚麼我

不結果子？我必須結出果子。我不能再這樣下去。主，憐憫我，使我

靠你的恩典至少能結一個果子。” 

三． 我們若能至少結一個果子，生命的供應就會湧入；生命的汁液會流進

我們裏面，使我們結更多的果子；結第一個果子是重大的突破。 

 

職事信息摘錄： 

真正的傳福音乃是結果子，就是內裏生命之豐富的湧流 

馬太、馬可和路加這三卷福音書都明言說到傳福音。馬太二十八章十九節說，
“所以你們要去，使萬民作我的門徒。”馬可十六章十五節說，“你們往普天下
去，……傳揚福音。”路加二十四章四十七節說，“人要靠着祂的名，傳悔改以得
赦罪之道。”然而，在約翰福音裏，我們找不到關于傳福音的明言；反而在約翰十
五章說到結果子。照着約翰這卷生命的福音書，傳福音不僅僅是講道或教訓的事，
傳福音是結果子的事。生命不在于傳講，乃在于生長和結果子。 

雖然我們在主的恢复裏，但我們到現在仍未完全被恢复；在某些程度上，我們
仍是不正常的。我們仍在老旧、傳統、墮落的基督教影響之下，不但在聚會上，在
基督徒生活和召會生活的每一方面都是如此，在傳福音的事上也不例外。在我們深
處仍有潛意識的誤解和錯誤的影響。我們認為傳福音就是向人說些道理，所以那些
天生會講話的人，纔是優秀又有果效的講員。這是由錯誤影響所造成的可悲觀念。
真正的傳福音乃是結果子。 

在約翰十五章，主用葡萄樹為例給我們看見，我們這些葡萄樹上的枝子必須結
果子。我們若不知道甚麼是結果子，我們可以從葡萄樹有所學習。枝子不是優秀的
講員，但枝子善于結果子。結果子不在于我們的講說或口才，乃在于我們裏面生命
的豐富。結果子是內裏生命之豐富的湧流。如果我們裏面缺少生命，就無從結出果
子。結果子不是講話或口才的事；結果子乃是內裏生命之豐富的湧流。 

不結果子使我們從對葡萄樹生命的享受中被剪去 

許多人不覺得沒有領人歸主是錯的。我們喫平安飯，睡平安覺，以為我們自己
很正常。這是從我們的環境中所接受的錯誤觀念。我們若對配偶發脾氣，立刻就會
覺得自己錯了，並且受定罪；但我們多年不結果子，卻沒有被定罪的感覺。我們可
能覺得結不結果子無關緊要，只要我們在其他事上不犯錯就好了。然而，枝子長久
不結果子乃是很嚴重的錯誤。在約翰十五章二節，主耶稣說，“凡在我裏面不結果
子的枝子，祂就剪去；凡結果子的，祂就修理乾淨，使枝子結果子更多。”父要將



不結果子的枝子剪去。這不是說枝子就失喪了。約翰十五章的思想不是得救或失喪；
反之，這章告訴我們，當我們享受葡萄樹的豐富時，我們就結果子，就是內裏生命
的湧流。因此，從葡萄樹上被剪下，就是從對葡萄樹之豐富的享受中被隔絕。這不
是被剪除失去基督的救恩；乃是被剪除而無法享受基督生命的豐富。許多弟兄姊妹
之所以對基督的豐富沒有太多享受，原因也是如此。他們在召會生活中，也參加聚
會，但他們對基督生命的豐富卻少有享受，就是因為他們不結果子。 

要享受基督生命的豐富，路就是去結果子。我們越結果子，就越需要生命的供
應，而生命的供應就會更多進到我們裏面，應付我們一切的需要。如果你告訴我：
“我不覺得我很享受主。”我就會告訴你：“去結果子！這樣基督的豐富就會在你
裏面提高。”屬靈的原則乃是：不管我們多麼尋求主，若是我們不結果子，我們就
要被剪下，失去對基督的享受，與葡萄樹的供應和豐富隔絕。我們享受葡萄樹的豐
富有多少，在于我們結果子有多少。我們可以用水龍頭為例說明。我們不是等水流
過來再打開水龍頭；相反的，只要我們打開水龍頭，水就來了。若是葡萄樹沒有供
應我們，乃是因為我們“把水龍頭關掉了”。這樣關掉供應就是父將枝子剪去。父
將枝子剪去，不是像有些人教導的，要定罪枝子，將它丟到火湖裏。我再說，約翰
十五章無關得救或失喪；反而這章表明我們都是葡萄樹的枝子，得着葡萄樹的供應。
因此，我們需要吸取葡萄樹的生命汁液，使我們得着豐富的生命之流。然而，要有
豐富的生命之流，我們需要敞開自己，讓這生命從我們流出並結果子…… 

在結果子的事上到主面前與主辦交涉 

我們在照顧人時，不該試着要用甚麼方法；我們已經學知，僅僅靠方法並不管
用。甚至是我們為自己設下規條、立定心志，也照樣沒有用。保羅說，“立志為善
由得我，只是行出來由不得我。”（羅七 18）所以我們不該僅僅運用天然的意志。
我們應當單單到主面前，說，“主，我不能作甚麼，我也不是正常的。哦，主，憐
憫我。”主是屬天的光線。當我們到祂這裏來，祂就會將祂的愛和負擔照耀到我們
裏面。若沒有任何事能逼着我們到主面前，至少我們需要結果子這件事會使我們去
找主。我們許多人都是不正常的，因為我們不結果子；因此，我們必須到主面前，
向祂承認我們的不結果子，並且花時間留在祂的同在和光照裏。這樣就會有些東西
照進我們裏面。我們所領受的，就不僅是字句或從人來的訓練，而是屬天的“放射
線”；這樣我們就蒙光照。我們會看見我們必須對付的事，並會看見我們必須在何
事上付代價。我們不該說，“不要和我談出代價，我要白白可得的東西。”相反的，
我們都應當到主面前，與祂辦交涉。 

願主使我們有深刻的印象，我們在結果子的事上是不正常的。我們必須到主面
前，接受屬天的光照。這樣當我們變得正常，就會成為我們所在地，由一羣過正確
基督徒生活的健全基督徒所組成的召會；我們不是叫人受困擾，乃是使人覺得我們
在召會中的人有東西照耀出來。這樣的照耀自然會吸引人並征服人。卽使我們沒有
和親戚說甚麼，他們也逐漸會信服、被吸引；凡我們所接觸的人，一整年都會在我
們的光照下。我們可能不是隨時都在對人講說耶稣，但我們在親戚、鄰居和同學之



間，會有一種照耀、迷人的力量和征服的元素。卽使他們不喜歡我們，他們仍必須
承認我們是高一等的人；然后我們可以照着內裏的“光線”去照顧他們。如此，我
們一年帶一人歸主並進入召會生活，就會很容易。至終，我們當地的每一個人都會
知道召會是一班奇妙的人，到了年底，召會的人數就會加倍；那時，每個新人都會
像我們一樣。正如兒女像他們的父母，所有的新人都會成為結果子的人，到了下一
年底，人數又會加倍。這會在人們心中建立良好的声譽和信用。卽使是不信者也會
說，“如果你要信耶稣，最好是去那個召會。” 

我們若到主面前並留在祂的同在裏，活的靈就會加給我們負擔，為我們所認識
的某些人禱告。到街上向人傳福音是很好，但還不是最好；更好是在那些我們所認
識、也認識我們的人身上作工。因此，我們需要在我們所認識的人中，照着基督，
而不是用天然的方式來建立自己。這樣他們都會知道我們所過的生活，我們是怎樣
的人；他們會對我們印象深刻，被我們影響並說服。卽使一開頭，他們不在意我們，
或對福音沒有興趣，但他們不能否認，在我們的生活中的確有些東西是高超、有分
量、光明的。然后我們可以為他們禱告，不是一般的禱告，而是照着裏面引導的專
特禱告。我們可能有負擔為某位親戚禱告一整個月。主知道怎樣得着那個人。如果
我們為他禱告，可能他某天就會到我們這裏來，或是我們到他那裏去。我們當然也
該有傳福音的聚會，但一個地方召會福音傳揚的基本因素，乃是所有聖徒的生活。
若是沒有所有聖徒的日常生活，召會就沒有立場傳福音。一個地方召會福音的傳揚，
完全基于所有聖徒的日常生活都是傳揚的生活。 

一個基督徒若的確向主認真，一年帶一人歸主並進入召會生活，對他而言是容
易的。這樣期望是合理的。不這樣作是違反了葡萄樹生命中自然的律。果樹每年結
實一次，這是根據自然的律，自然的原則。主並不要求我們任何人作超越正常原則
的事。按照生命的律，我們應當一年結一個果子。我們必須承認這纔是正確的，這
是按着生命之律而有的要求。我們不應當責怪或找藉口；我們都必須承認我們生活
的方式不正常。我們若是正常的，必能滿足結果子的要求。從現在起，我們必須到
主面前說，“主，今年我要過正常的基督徒生活和正常的召會生活。我要結果子。”
我們都必須到主面前，與祂徹底辦交涉。我們應該禱告，但不是用神奇的方式，而
是以平常、持續地方式禱告，求主將眾召會的眾聖徒都帶進正常的基督徒生活和召
會生活裏，有正確的傳揚，並使我們都照着生命的原則結果子。（李常受文集一九
七三至一九七四年第二册，為着召會的建造正常結果子和牧養的路，第四章） 

作葡萄樹的枝子結果子 

召會裏的每一個人都應當作結果子的枝子。主在約翰十五章裏的話是着重而明
確的。祂說，“我是真葡萄樹，我父是栽培的人。凡在我裏面不結果子的枝子，祂
就剪去；凡結果子的，祂就修理乾淨，使枝子結果子更多。”（1~2）我們若是得
救的，就是葡萄樹上的枝子；我們不能否認這事。因此，我們要領悟，葡萄樹上的
所有枝子，都必須住在主裏面好結果子。這不是一件小事。主說，“人若不住在我
裏面，就像枝子丟在外面枯乾了，人收集起來，扔在火裏燒了。”（6）有些聖經



學者誤解這一節。我們若以為這節的話是說到關于救恩的事，就無法領悟它的意義；
這話不是關乎救恩，乃是關乎享受葡萄樹生命的供應而結果子。被丟在外面不是失
喪。有些五旬節派的人引用約翰十五章，否認我們的救恩是永遠的；他們說一個人
可能某天得救了，第二天卻又失喪了，然后在次日早晨又得救了。這種救恩好比電
梯上下起落一樣。然而，在同一卷福音書的第十章裏，主耶稣說，“我又賜給他們
永遠的生命，他們必永不滅亡，誰也不能從我手裏把他們奪去。那把他們賜給我的
父，比萬有都大，誰也不能從我父手裏把他們奪去。”（28~29）主的救恩是一次
而永遠的。 

然而，這並不表示我們絕不會從主受到任何對付、管教或懲罰；事實上，我們
都可能會遭受到這一切。一個人旣已出生，不會因着犯錯而變成未曾出生。相反的，

一個親生的孩子若犯了錯，就要受管教。主在約翰十五章裏說的，乃是不結果子的
枝子要先從葡萄樹的供應中剪除，然后乾枯，至終被扔在火裏燒了。在我的基督徒
生活中，我看過許多枯乾的枝子，甚至有些已經被“燒”了，無法再回來享受生命
的供應。這些枯乾的枝子在享受葡萄樹生命汁液的事上已經了了。我們必須謹慎，
不以主和召會為兒戲。約二十年前，某些人反對、批評、定罪倪柝声弟兄；至終，
這些批評的人都枯乾了。他們沒有失去他們的救恩，但他們在享受生命供應的事上
卻完了。 

作為枝子，我們必須結果子。若有人多年不結果子，我會為他非常擔心；這樣
的人可能會從生命的供應中被剪去。我們必須竭力並迫切。我們必須說，“主，我
是你的枝子。為甚麼我不結果子？我必須結出果子。我不能再這樣下去。主，憐憫
我，使我靠你的恩典至少能結一個果子。”我們若能至少結一個果子，生命的供應
就會湧入；生命的汁液會流進我們裏面，使我們結更多的果子。結第一個果子是重
大的突破，我們都必須有這樣一個突破。我們需要到主面前與祂徹底辦交涉。（李
常受文集一九七三至一九七四年第二册，為着召會的建造正常結果子和牧養的路，

第三章） 

參考與參讀資料： 

1. 李常受文集一九九〇年第一册，結常存的果子討主喜悦，第一章 

2. 李常受文集一九六六年第二册，結果子的路，第二章 

3. 李常受文集一九七三至一九七四年第二册，為着召會的建造正常結果子和牧

養的路，第二章 

4. 李常受文集一九九三年第二册，活力排的訓練與實行，第三章 

 

 
 



第三篇 
藉着被父修剪，並與活力同伴一同被建造而結果子 

讀經：約十五2、4~5、7、12~17，可六7，路十1，徒十三2，十五40 

壹． “凡結果子的，祂就修理乾淨，使枝子結果子更多”—約十五 2 下： 

一． 與主辦交涉，成為嶄新、新鮮的嫩枝—2 節： 

1. 枝子要結果子，就必須是嶄新的、新鮮的、柔嫩的；枝子得以嶄

新、新鮮、柔嫩的路，乃是被修理乾淨。 

2. 我們都必須到主面前，受主對付；這就是被修理乾淨的意思： 

a. 我們在主面前是老舊或新鮮，在於我們是否與祂徹底辦交涉。 

b. 我們需要到主面前，將我們自己向主敞開而與祂辦交涉，絲

毫不隱藏我們的己，我們應當說，“主，我在這裏。來光照

我，照亮我”—詩歌三二四首。 

c. 所有這些屬世、肉體、天然的欲望、喜好、吸引、和沉迷都

必須被修理乾淨；這樣我們就成為嶄新、新鮮且柔嫩的。 

二． 我們需要對付一切的阻礙，過結果子的生活： 

1. 我們不需要定意努力每年帶一個人歸主；反之，我們都需要有一

種正確的基督徒生活，不受打岔，不失望，也不沉迷於任何事。 

2. 我們應該禱告：“哦，主耶穌！靠着你的憐憫並藉着你的恩典，

我在這裏絕對的為着你。我沒有別的欲望，沒有好惡，不沉迷於

任何事，也不因挫敗而失望。主，我只有你。” 

3. 把傳福音弄成一項工作是很糟糕的；我們傳福音時不是在作一項

工作；乃是在過一種生活；因此，若有任何事攔阻我們與主的交

通，我們應當說，“主，修理乾淨這事。我讓你自由修剪。” 

4. 因此，我們不希望鼓動、命令或激起人僅僅去作傳福音的工作；

相反的，在主的恢復裏，我們所需要的，乃是許多親愛的聖徒，

就是愛主並向主認真的人，能一直與主是一。 

5. 我們仍在持守許多與罪惡無關的其他事物；卽使我們努力傳福音

帶人歸主，這些事物仍會叫我們發死。 

6. 這就是為甚麼我們都需要到主面前，不是定意或立志，而是與主

徹底辦交涉；我們若隨從主的暴露和光照，受主徹底的對付，我

們就能結果子。 

三． 我們對付我們天然的個性，在照顧人的事上變得有彈性—參林前九

19~23： 



1. 我們都必須接受召會生活、結果子、餧養小羊的試驗，因為這三

件事治死我們天然的個性；在天然的個性上受了對付，我們就會

有彈性。 

2. 我們不應當說我們不方便或沒有時間；有沒有時間在於我們有沒

有意願；我們應該總是有時間與人交談。 

四． 結果子要求我們出代價並受對付；不僅要我們犧牲，也逼着我們學習

被破碎。 

貳． “想要獨自結果子是無效的；我們若要結果子，必須在團體裏；團體結果子

的第一步，就是形成核心”—李常受文集一九六七年第二册，在主的話中享

受主以結果子，第二章： 

一． 我們需要領悟，結果子旣在於生命長大，也在於建造，就是聖徒之間

正確的相聯： 

1. 現在我們必須看見，我們要結果子，就需要生命長大和建造—弗

四 15~16，彼前二 2~5，約十五 5、12、16~17，十七 21~23。 

2. 一面，結果子在於建造；另一面，建造在於結果子。 

二． 我們必須得着至少兩三個同伴，可以與我們在福音上一同勞苦；我們

決不可單獨作工—可六 7，路十 1，詩歌六五三首： 

1. 主耶穌差遣祂的門徒，兩個兩個的出去—可六 7，路十 1。 

2. 繁殖都需要兩者的合作；同樣的，我們要結屬靈的果子，需要配

着別人；我們不能個人或單獨結果子。 

3. 我們若嘗試單獨的結果子，所結的果子會很乖僻；我們所結的果

子會像我們一樣，帶着我們個人主義的特性—詩歌六〇六首。 

4. 結果子正確的路是要找着同伴，好學習如何配搭；我們若願意和

別人配搭，受限制、被平衡並受調整，我們就會得着加強好照顧

別人—參徒十一 22~26，十五 40。 

5. 選擇同伴最好的路是禱告，並將自己向主、向別人敞開；你不該

照着天然的口味選擇同伴。 

6. 我們缺少果子的主要原因，是我們抱持個人主義。 

三． 一個合乎聖經裏所啓示水準的活力排，有其目的、性質、和光景—約

十五 17 注 1： 

1. 活力排的目的是為着基督身體的擴增、成全與建造；活力排是要

得着擴增，實行成全，並完成建造—徒二 46～47，弗四 12。 

2. 活力排的性質是屬靈的；屬靈的意思是裏外都被聖靈充滿—徒十

三 52，四 31 下。 



3. 活力排的情形乃是在一裏並同心合意的彼此相愛，我們必須彼此

相愛，在彼此的愛裏聚集在一起—約十三 34~35，十七 21、23，

腓二 2。 

 

職事信息摘錄： 

與主辦交涉，成為嶄新、新鮮的嫩枝 

正如我們在前一章所說，測試我們是否正確的三重試驗，是召會生活、結果子
和照顧年幼者。如果我們不結果子，或是不去照顧年幼的人，我們就是錯的。約翰
十五章二節說，“凡在我裏面不結果子的枝子，祂就剪去；凡結果子的，祂就修理
乾淨，使枝子結果子更多。”沒有人能說自己太老而無法結果子；講這話的人就指
明他需要被修理乾淨。枝子要結果子，就必須是嶄新的、新鮮的、柔嫩的；枝子得
以嶄新、新鮮、柔嫩的路，乃是被修理乾淨。正確的領悟聖經並不容易。我們或許
以為，要等父將我們修理乾淨之後，我們纔能結果子。然而，我們如果只是等，父
也許不會作祂的工作；反而我們都必須到主面前，受主對付。這就是被修理乾淨的
意思。 

我們肉身的年紀算不得甚麼。我們在主面前是老舊或新鮮，在於我們是否與祂
徹底辦交涉。正確的與主辦交涉並不是對祂說，“主，已往我錯了，因為我沒有結
果子。從現在起我要竭力作你要求我的一切，好結果子。”這樣與主辦交涉是錯誤
的；這不是辦交涉，而是立志。保羅說，“立志為善由得我，只是行出來由不得
我。”（羅七 18）我們立志行事是工作，不是生活。我們不應當下定決心要有所
作為；相反的，我們需要到主面前，將我們自己向主敞開而與祂辦交涉。每當我們
這樣到主面前，我們就得着光。一開始我們可能沒有得到太多光，但我們若順從我
們所接受的光，並對付這光所定罪的，我們就會得着更多的光。 

我們必須到主面前，與祂徹底辦交涉，敞開自己，並將自己交給祂，絲毫不隱
藏我們的己。我們要盡可能的脫下我們的遮掩，將自己完全擺在祭壇上。我們應當
說，“主，我在這裏。來光照我，照亮我，鑒察我，察驗我，試驗我並暴露我。盡
你所能的把我完全帶進光中，使我看見自己真實的光景。”我們若這樣作，就會立
刻看見我們必須對付的一些項目。或許要對付的第一件事，與我們的妻子有關。我
們需要說，“主，赦免我。我對妻子的態度常是錯的。”然後主會要求我們向妻子
徹底認罪，並求她赦免。這似乎與傳福音毫不相關。然而，我們不是在講傳福音的
工作；我們乃是說到結果子，就是正確基督徒生活的結果。 

對付一切的阻礙，過結果子的生活 

我們不需要定意努力每年帶一個人歸主；這不是我們所說的。反之，我們都需
要有一種正確的基督徒生活，不受打岔，不失望，也不沉迷於任何事。我們應該禱
告：“哦，主耶穌！靠着你的憐憫並藉着你的恩典，我在這裏絕對的為着你。我沒



有別的欲望，沒有好惡，不沉迷於任何事，也不因挫敗而失望。主，我只有你。你
若給我甚麼，我就接受；但你若不給我甚麼，我也無所求。我不在乎長頭髮還是短
頭髮。因着我是人，我需要東西作我的遮蓋，我不願給人一種不整潔的印象。然而，
我並不寶愛我的外衣和領帶。同樣的，我每早晨刮鬍子是因為我要作一個正確的人，
我不想給人錯誤的印象，但我不是寶愛刮鬍子或不刮鬍子。主，我不寶愛任何事物，
我只愛你。我若在你以外還愛甚麼，求你將它修理乾淨。”我們若這樣禱告，我們
就會得復蘇，並有一個結果子的生活。我們不是憑自己的努力、作為、意願、或立
志來帶人歸主。這不管用。卽使我們真的帶人得救，我們所結的果子也只是照着我
們自己所是的果子。我們需要被主修理乾淨。這是一件嚴肅的事。我們不是所謂
“聖潔”的人，像阿米許派教徒只能穿某些顏色的衣服一樣。我們只是渴望過一種
正確的基督徒生活。 

四十多年前我在上海，有一羣年輕的傳教士隨中國內地會來到中國，當中有許
多人是姊妹。一些已在上海許久的年長姊妹們，知道一個西方傳教士該作甚麼，纔
能使保守的中國人信服。然而，剛從英國來的年輕姊妹們，她們穿的裙子只畧低於
膝蓋；這樣的穿着在那時被認為是非常時髦，甚至是有罪的。某位愛主、已在中國
作工多年的年長姊妹深知，這些穿短裙的年輕英國傳教士絕對無法結果子。頑強、
保守的中國人會說，“這是甚麼？你們真不道德。我們為甚麼要聽你們的？”然而，
她不敢對她們說甚麼；她反倒每個下午請她們喝茶。當這些年輕姊妹坐在她周圍喝
茶時，她就調整她的長裙。年輕的姊妹們見她這樣作，就看到自己外露的雙腿。這
使她們裏面受攪擾。因着那些年輕姊妹都愛主，她們就被勸服了。主來摸着她們，
對付她們穿着的事。若非如此，她們禱告時就沒有平安。如果她們說，“主，拯救
這些中國人。”主可能會說，“讓我先拯救你吧。然後我纔會答應你為中國的禱
告。”這不是一件外面改變的事；而是裏面被主摸着的事。如此，她們向中國人傳
福音就成為一種生活，而不僅是一項工作。 

把傳福音弄成一項工作是很糟糕的。我們傳福音時不是在作一項工作；乃是在
過一種生活。因此，若有任何事攔阻我們與主的交通，我們應當說，“主，修理乾
淨這事。我讓你自由修剪。”主說，“凡結果子的，祂就修理乾淨，使枝子結果子
更多。”其意義就在於此。在主的恢復中，我們並不實行任何規條。照着我的良心，
我無法在抽煙後有分於主的筵席。然而，我們從未立下不准抽煙的規矩。我們不相
信規條，但我們也不相信那些抽煙的人，能在主的筵席上有對主最好的紀念。同樣
的，我們也不相信那些喜歡購物的人，能有內裏生命的湧流而結果子。因此，我們
不希望鼓動、命令或激起人僅僅去作傳福音的工作；相反的，在主的恢復裏，我們
所需要的，乃是許多親愛的聖徒，就是愛主並向主認真的人，能一直與主是一。我
們應當禱告：“主，我在購物的事上與你是一。你不想買的東西，我也不想買。你
若想買甚麼，我要因着你想買的緣故而買。”我們也可以說，“主，我不在乎短頭
髮或長頭髮，留鬍子或不留鬍子。我只在意你和你所想要的。我的一生，作為一個
被你拯救並被你變化的人，我對任何事都沒有好惡。我不愛任何其他的事，我只愛
你而已。我要你將一切不是你自己的事物修理乾淨。”我們若留在這樣的光景裏，
就會是被修理乾淨的枝子。 



被修理乾淨的枝子總有新鮮的嫩芽，可以結出果子。照料葡萄園的人都知道，
葡萄樹的枝子只有在嫩芽處會結果子。我們都需要有“嫩芽”。若是喜愛擁有許多
雙鞋子的姊妹願意向主說，“主，在這事上將我修理乾淨，”並讓主來作，她們就
會有新“芽”，新鮮、嶄新、柔嫩，並會結出累累下垂的果子。我們必須對付罪惡
的事物，這不需要人來告訴我們。在主的恢復裏，我們都痛恨罪惡的事；然而，我
們仍在持守許多與罪惡無關的其他事物。卽使我們努力傳福音帶人歸主，這些事物
仍會叫我們發死。主不太稱許這樣的努力。這就是為甚麼我們都需要到主面前，不
是定意或立志，而是與主徹底辦交涉。我們必須將自己擺在祭壇上，說，“主，除
去我的遮蔽，修剪我，光照我。暴露我，使我看見自己好惡的真實光景。”我們若
隨從主的暴露和光照，受主徹底的對付，我們就能結果子。（李常受文集一九七三
至一九七四年第二册，為着召會的建造正常結果子和牧養的路，第五章） 

憑生命的流出和分授而結果子 

在前幾篇信息中，我們看見生命和建造這兩件事之間的關係。在本篇信息中，
我們要來看與生命和建造有關的第三件事—結果子。我們都知道，結果子需要生命
長大，並且也是生命長大的結果。這很容易懂。樹枝不長大就不能結果子。然而，
我們很容易忽畧為着結果子另一件極為重要且必要的事，就是建造。我們需要領悟，
結果子旣在於生命長大，也在於建造，就是聖徒之間正確的相聯。我們已經看見，
我們需要生命長大，好建造在一起。現在我們必須看見，我們要結果子，就需要生
命長大和建造。不僅如此，真正的建造在於結果子。一面，結果子在於建造；另一
面，建造在於結果子。 

結果子要求我們住在主裏面，並與別人建造在一起 

結果子在於兩種交通。為着結果子所需要的第一種交通，是我們住在葡萄樹裏，
也就是我們與基督的交通（4~5）。第二種交通是我們愛其他的枝子，也就是我們
與其他信徒的交通（12，十三 35）。十五章的葡萄樹不是只有一根枝子的樹，這
樹有許多枝子。因此，我們不該以為自己是獨一的枝子；我們只是許多枝子之一。 

我們若細察一棵樹，就會看見有些枝子直接聯於樹幹。我們可以說，這些枝子
與樹有直接的關係。另一面，還有許多別的枝子不是直接聯於樹幹，而是聯於另外
的枝子；這表明枝子之間有交通。這說明一點：身為主這葡萄樹的枝子，我們必須
與主維持正確的交通，同時也與同作信徒的人保持正確的交通。我們不可能與樹是
對的，而與另一根枝子出問題。我們與任何信徒出問題，很強的證明我們與主出了
問題。 

六節裏的從葡萄樹剪除，不是失去我們的救恩，乃是從生命的交通中被剪除。
我們從交通中被剪除，就失去生命的供應而變為枯乾。按我們的經歷，每當我們與
聖徒的關係或交通出了問題，就有枯乾的感覺。我們沒有得滋潤，卻有枯乾的感覺。
相反的，我們結果子時，就證明我們與主是對的，也與祂身體上的眾肢體是對的。 



我們住在主裏面，並且與祂的交通正確時，我們就在生命裏長大，憑這長大我
們就能結果子。然而，我們的結果子受我們與別人建造之程度的限制。我們若在生
命裏稍微有長大，卻沒有與別人建造在一起，就不可能結果子。我們要結果子，就
需要與別人建造在一起。（李常受文集一九六六年第一册，論生命、建造、與結果
子的交通，第四章） 

我們必須得着至少兩三個同伴，可以與我們在福音上一同勞苦。我們決不可單
獨作工。我們應該藉着與同伴的交通而作工。我們的難處是我們不喜歡與別人有交
通。我們是自滿的，我們有些人可能自認為是萬能的，無所不能的。但根據我六十
多年的經歷，我們沒有一人是萬能的。我們每一個人的度量和纔能都是有限的。你
需要幫助，我也需要幫助。我在工作上的助手知道我多麼需要他們。我特意與他們
交通，問他們問題，為要有所學習。我願意受他們的教導。在我們的工作中如果沒
有交通，就不會有真實的同心合意。我們必須藉着徹底的交通，在一裏勞苦。因着
我們不願有徹底的交通，所以我們是死沉的、不冷不熱的，也是不結果子的。我們
必須得着一些同伴，並且敞開自己與他們徹徹底底有交通。（李常受文集一九九三
年第二册，活力排的訓練與實行，第二章） 

參考與參讀資料： 

1. 李常受文集一九七三至一九七四年第二册，為着召會的建造正常結果子和牧

養的路，第四章，第五章 

2. 李常受文集一九六六年第一册，論生命、建造、與結果子的交通，第四章，

第五章 

3. 李常受文集一九九三年第二册，活力排的訓練與實行，第二章 

4. 李常受文集一九九一至一九九二年第三册，關於活力排之急切需要的交通，

第七章，第十章，第十二章，第二十二章，第二十三章，第二十五章 

5. 李常受文集一九八九年第三册，神命定之路的操練與實行，第二十五章 

 

 

 
 
 
 
 
 
 



第四篇 
藉着過正常的福音生活而結果子 

讀經：約二23~三6、16，四3~38，十五4~5、11，提後四2 

壹． 就着主耶穌，祂的生活、工作、和行動之間沒有甚麼區別—可一 14~45： 

一． 主的工作就是祂的生活，而祂的行動就是祂的所是—14~45 節。 

二． 我們無法說主耶穌作了多少工，祂隨時隨處工作，因為祂的工作就是

祂的生活，祂的生活就是祂的行動，祂的行動就是祂的工作。 

三． “生命流露纔是工作，工作必須是生活；生活、工作成為一體，工作

纔會有結果；經驗說出纔是信息，信息必須是經歷；經歷、信息能彀

一致，信息纔會有能力”—詩歌六五五首，第一節。 

貳． 我們需要學習主耶穌自然傳揚福音的榜樣： 

一． 主耶穌沒有對尼哥底母說到神蹟，乃是說到生命的重生—約三 3~16： 

1. 雖然主耶穌行了許多神蹟，祂卻不將自己交托那些只對神蹟有興

趣的人—二 23~25。 

2. 然而，祂的確把祂的時間給了尼哥底母；因為尼哥底母不是尋求

神蹟，耶穌就能對他說到重生，那是生命的事—三 2~3。 

3. 今天，原則是一樣的；主甚至願意在深夜花時間只對一個人說話，

乃是說到生命。 

二． 主耶穌在井旁對婦人說到喝活水—約四 3~26： 

1. 這事例和尼哥底母的事例表明，花時間只和一個人談話是值得的。 

2. 耶穌向她要水喝，說：“給我水喝”；她責備祂，說，“你旣是

猶太人，怎麼向我一個撒瑪利亞婦人要水喝？”—7、9 節。 

3. 說“請給我水喝”似乎不像福音信息，但下一句話，主耶穌就能

轉向福音，說，“你若知道神的恩賜，和對你說請給我水喝的是

誰，你必早求祂，祂也必早給了你活水”—10 節。 

4. 主耶穌以非常自然的方式傳揚福音，那婦人立刻得着啓示—15 節。 

5. 因為主耶穌有智慧，祂沒有直接講論她的罪；而是在她求活水的

時候，祂對她說：“你去叫你丈夫”—16~17 節上。 

6. 主就幫助她，讓她能贊同主，承認她的罪，並且悔改；她也許就

說，“你是對的。我有過五個丈夫，現在有的，並不是我的丈夫。

這是我的歷史，我的生命，和我的生活。我所需要的是甚麼？” 

7. 她所需要的，是運用她的靈接觸是靈的神；她若這樣作，就會接

受活水—24 節。 

三． 我們需要向主耶穌學習如何接觸人： 



1. 主說話的方式就是奇妙的傳講；祂沒有行神蹟，沒有用口才，並

且沒有在傳講時運用特別的技巧；反而，祂簡單的和她說話；我

們都必須學習這樣說話。 

2. 主是帶着生命的豐盛，以正常的方式說話；祂和那婦人說話的時

候，就照耀她，將祂的元素照射到她裏面；因此，她留下她的水

罐子—28 節。 

參． 我們需要以主為榜樣，來活出福音生活： 

一． 我們都必須有負擔到主面前去，並且在這樣的生活上得建立。 

二． 正確、正常的福音是主耶穌所完成的，祂不是收割龐大的人數，乃是

一個一個收割；祂就是過着福音的生活；無論祂往那裏去，福音就是

祂的生活。 

三． 我們該以主耶穌為我們的榜樣，所在意的是分賜生命，幫助人得重生

並喝活水；這是正常、日常的傳揚，是照着生命。 

四． 無論我們在那裏，我們都有福音，因為福音是我們的生活；沒有福音

的生活，召會生活是空洞的。 

肆． 務要傳道；無論得時不得時，都要豫備好—提後四 2： 

一．“得時”是我們有機會時，“不得時”是我們沒有機會時—2 節。 

二．  無論我們有沒有機會，我們都需要豫備好；“豫備好”意思是急迫、

專注並儆醒。 

三．  我們需要是“卽時”傳道人，是豫備好的，不需要進一步的豫備；我

們隨時隨地都該豫備好。 

四．  我們不該說，這不是傳福音的適當地方、適當時候、或適當的人；每

個地方都是適當的地方，每個時候都是適當的時候，每個人都是適當

的人。 

伍． 不期待大復興，卻正常的結果子： 

一． 這日常的生活就是祂的福音傳揚；因為祂這樣生活，神就差遣適當的

人到祂那裏，祂也將人帶給神。 

二． 我們若都這樣生活，神就會差遣祂所揀選的人到我們這裏；然後我們

每年都會有果子收成。 

三． 藉着這樣生活並且作這樣的人，我們就會常時享受主的同在、供應、

和基督生命的一切豐富—太二八 19~20，約十五 5。 

四． 我們會有許多可供應聖徒，並有許多可用以盡功用；這會充實並拔高

我們的聚會，並且使我們活而喜樂—11 節。 

陸． 我們可以隨身帶着福音單張，一有機會就分發： 

一． 福音單張不受時間和空間的限制，因為可以到處分發，並且是幫助人

得救的一種非常方便的途徑。 



二． “出版的文字從不畏縮，從不顯露膽怯；它從不受妥協的誘惑；它永

不疲倦；永不灰心喪氣；它的傳播成本低廉，且無需租用會場；在我

們睡覺時，它仍在工作；它從不發脾氣；並且在我們死後很久，它依

然在工作……文字是不朽的：你可以銷毀一份，但印刷機能生產出千

百萬份：每當它“殉道”時，它就復活：由一份特定單張所激起的漣

漪，能彀擴展、蕩漾過無數世紀，直到最終拍打在那白色大寶座

前。”—潘湯。 

 

職事信息摘錄： 

主耶穌自然傳揚福音的榜樣 

沒有對尼哥底母說到神蹟，乃是說到生命的重生 

在約翰二章一至十一節裏，耶穌行了一個真正的神蹟，變水為酒。隨後，二十
三節至三章三節說，“當耶穌在耶路撒冷過逾越節的時候，有許多人看見祂所行的
神蹟，就信入了祂的名。耶穌卻不將自己信託他們，因為祂知道萬人，也用不着誰
見證人怎樣，因祂知道在人裏面的是甚麼。但有一個法利賽人，名叫尼哥底母，是
猶太人的官。這人夜裏來到耶穌那裏，對祂說，拉比，我們知道你是從神那裏來作
教師的，因為你所行的這些神蹟，若沒有神同在，無人能行。耶穌回答說，我實實
在在地告訴你，人若不重生，就不能見神的國。”雖然主耶穌行了許多神蹟，祂卻
不將自己交托那些只對神蹟有興趣的人。然而，祂的確把祂的時間給了尼哥底母。
因為尼哥底母不是尋求神蹟，耶穌就能對他說到重生，那是生命的事。今天，原則
是一樣的。主甚至願意在深夜花時間只對一個人說話，不是說到神蹟和奮興，乃是
說到生命。 

在井旁對婦人說到喝活水 

四章三至四節說，“祂就離開猶太，又往加利利去，必須經過撒瑪利亞。”因
着一個蒙神揀選並豫定的人，耶穌就必須經過這條路。這事例和尼哥底母的事例表
明，花時間只和一個人談話是值得的。主經過撒瑪利亞那城並不方便。然而，耶穌
“必須經過”那條路，因為撒瑪利亞婦人已經在已過的永遠裏蒙父神揀選，並且主
耶穌臨到她的時候到了。這婦人相信耶穌，不是因着看見祂的神蹟，乃是照着那正
確的生命之路。 

耶穌能彀以智慧的方式臨到她。我們當時若在場，就會看到一個乾渴的救主和
一個乾渴的罪人。罪人是乾渴的，救主也是。當救主向這個罪人要水，說，“請給
我水喝。”她責備祂，說，“你旣是猶太人，怎麼向我一個撒瑪利亞婦人要水喝？”
（7、9）說“請給我水喝”似乎不像福音信息，但下一句話，主耶穌就能轉向福音，
說，“你若知道神的恩賜，和對你說請給我水喝的是誰，你必早求祂，祂也必早給



了你活水。”（10）主耶穌不是以傳統基督教的方式，乃是以非常自然的方式傳揚
福音。那婦人立刻得着啓示。 

主耶穌是智慧的，因此主不就着她的罪來傳講。反而，當她求活水，主就對她
說，“你去叫你的丈夫，然後到這裏來。”因為這句說到她丈夫的話摸着她的良心，
她就藉着說出局部的真相，對主撒了謊：“我沒有丈夫。”（16~17 上）她沒有料
到這猶太人竟會知道她所有的祕密。主耶穌對她有恩慈，沒有責備她，但祂對她說，
“你說沒有丈夫，是不錯的；因為你有過五個丈夫，現在有的，並不是你的丈夫，
你所說的是真的。”（17 下~18）這確實將她揭露出來。她也許會想：“誰把我所
有的祕密告訴這人？祂甚至知道我有過多少丈夫，並且現在有的，還不是我的丈
夫。” 

雖然她是個低微的人，卻很聰明，就把關於丈夫的問題轉向敬拜神這主題。她
似乎是說，“談論丈夫並不好，讓我們來談敬拜神的正路這種屬靈的事。”然而，
無論我們多聰明、巧妙，我們被主耶穌抓住時，就無法逃脫。不管我們作多少，我
們仍在祂手中。她說，“我們的祖宗在這山上敬拜，你們倒說，敬拜的地方必須在
耶路撒冷。”（20）耶穌對她說，“婦人，你當信我，時候將到，那時你們敬拜父，
不在這山上，也不在耶路撒冷。你們敬拜你們所不知道的，我們敬拜我們所知道的，
因為救恩是從猶太人出來的。時候將到，如今就是了，那真正敬拜父的，要在靈和
真實裏敬拜祂，因為父尋找這樣敬拜祂的人。”（21~23） 

這表明要喝活水，我們必須首先徹底承認我們的罪，然後運用我們的靈敬拜神。
每當我們來到主面前，祂便就着我們的已往摸着我們的良心。我們能遮蓋往事，不
讓人看見，但我們絕無法掩蓋過去，不受神的察驗。因此，我們需要認罪，我們若
不認罪，主會幫我們招認。我們若不說，“主，我有過五個丈夫，現在有的，並不
是我的丈夫，”祂會恩慈的幫我們承認這事。祂會說，“你若不能放膽，過於羞愧
無法認罪，就讓我為你作罷。”藉着這樣作，主就幫助她，讓她能贊同主，承認她
的罪，並且悔改。她也許就說，“你是對的。我有過五個丈夫，現在有的，並不是
我的丈夫。這是我的歷史，我的生命，和我的生活。我所需要的是甚麼？”她所需
要的，是運用她的靈接觸是靈的神。她若這樣作，就會接受活水。 

向主耶穌學習如何接觸人 

主說話的方式就是奇妙的傳講。祂沒有行神蹟，沒有用口才，並且沒有在傳講
時運用特別的技巧。反而，祂簡單的和她說話。我們都必須學習這樣說話。我們不
需要去讀神學院，學習道理上的教訓。我們可以簡單的讀福音書，並向主耶穌學習
如何接觸人。主是帶着生命的豐盛，以正常的方式說話。祂和那婦人說話的時候，
就照耀她，將祂的元素照射到她裏面。因此，她留下她的水罐子（28）。她忘記要
打物質的水，因為她得着了真實的水。她自己成了盛裝活水的“水罐子”。她往城
裏去，對眾人說，“你們來看，有一個人將我素來所行的一切事，都給我說出來
了。”（29）她也是沒有行神蹟，沒有口才，但她就是一個活的見證，向人作見證。 



她去的時候，耶穌的門徒回來，求祂喫。主回答說，“我有食物喫，是你們不
知道的。”（32）這就是說，救主對乾渴的罪人是活水，罪人也滿足饑餓並乾渴的
救主。撒瑪利亞婦人喝耶穌，耶穌也因她得餧養。彼此談話之後，他們成了彼此相
互的滿足。 

正確的福音傳揚，不是在於復興或靈恩神蹟。反而，這是一件平常事。藉着在
約翰三章，夜裏與一個男子談話，並且在四章顧到一個不道德的婦人，主設立了榜
樣。這是耶穌正確的傳揚福音。今天許多人比主耶穌更屬靈。約翰這兩章沒有說到
禱告，但今天許多人告訴我們，我們必須先禱告並禁食，求復興忽然來臨。主耶穌
沒有這樣作。不錯，使徒行傳題起召會的禱告，但如我們所指出的，使徒行傳是起
頭的書，不是完成的書。反之，約翰福音是福音書中末了的書。末了的話比起頭的
話更有意義，在聖經裏，末了的話不是在起頭的書裏，乃是在末後的書裏，就如約
翰福音。照着約翰福音，末了的話是主不信靠神蹟。祂所在意的乃是生命、重生和
活水。在約翰三章和四章裏沒有神蹟，只有內裏生命的力量、能力和豐富。我們都
必須對主有深刻的印象，祂是正確傳揚福音的榜樣，不是行神蹟的榜樣。在二章裏
祂行了神蹟，但祂不願信靠那些對神蹟有興趣的人。此後，祂立刻歡迎一位高階層
的人，使他藉着神聖、永遠的生命得重生，又幫助一位低階層的婦人喝活水，借此
立下如何將生命供應別人的榜樣。這些是主給我們的榜樣。今天我們都該這樣傳福
音。 

以主耶穌為我們的榜樣，過福音的生活 

我們都必須有負擔到主面前去，並且在這樣的生活上得建立。我們不需要為着
復興禱告並禁食。反而，我們都需要看見正確、正常的福音是甚麼。那就是主耶穌
所完成的。祂花時間得着一個男子，又再花時間得着一個婦人。祂不是收割龐大的
人數，乃是一個一個收割。不但如此，祂沒有宣傳祂在傳揚福音，並且請人為着一
個特別的活動禱告。反而，祂就是過着福音的生活。無論祂往那裏去，福音就是祂
的生活。但願我們在正確召會生活裏有傳揚福音的真實恢復。我讀召會歷史以後，
不信靠所謂的“復興”。我們該以主耶穌為我們的榜樣，所在意的是分賜生命，幫
助人得重生並喝活水。這是正常、日常的傳揚，是照着生命，不是照着神蹟。這是
我們所需要的。 

主耶穌主宰且智慧的用收成為例證，描繪正確的傳揚福音。收成無法一夜之間
就豫備好；乃是花了相當時間耕地、撒種、澆灌、並照料農作物，之後纔有收成。
首先，應當耕地並撒種；接着，應當澆灌並照顧，最終纔有收成。這不在於神蹟，
乃在於生命裏的過程。期待忽然帶進千人的大復興是不對的。我們該從這種夢裏醒
起，領悟何謂正確的福音生活，並在召會裏將其活出。無論我們在那裏，我們都有
福音，因為福音是我們的生活。沒有福音的生活，召會生活是空洞的。我們都必須
學習主耶穌的榜樣。 

務要傳道；無論得時不得時，都要豫備好 



保羅告訴提摩太：“務要傳道；無論得時不得時，都要豫備好，用全般的恒忍
和教訓，叫人知罪自責，譴責人，勸勉人。”（提後四 2）我們不該說，現在是冬
天，我們需要等到春天再撒種。反而，我們是特殊的農夫；對我們而言，每天都為
着撒種，並為着收成。“得時”是我們有機會時，“不得時”是我們沒有機會時。
無論我們有沒有機會，我們都需要豫備好。“豫備好”意思是急迫、專注並儆醒。
我們可將這樣的豫備好，比喻為卽可沖泡的茶或咖啡。每當我們要喝茶或咖啡，立
卽就能豫備好。我們需要是“卽時”傳道人，是豫備好的，不需要進一步的豫備。
我們隨時隨地都該豫備好。我們在超級市場、公車站、辦公室、和教室都豫備好。
我們不可說，我們沒有豫備好，或者沒有機會。每個場合—春、夏、秋、冬—都是
叫我們豫備好的時候。這不是宗教傳揚的路，這是正確的基督徒生活。沒有別的路
可走。我們需要有這樣的福音生活。我們不該說，這不是傳福音的適當地方、適當
時候、或適當的人。每個地方都是適當的地方，每個時候都是適當的時候，每個人
都是適當的人。無論得時不得時，我們都必須是卽時、豫備好、迫切並專注的。 

不期待大復興，卻正常的結果子 

在給提摩太的兩封書信裏沒有神蹟。我們若有神蹟，那麼我們就不需要得時不
得時。我們只要禱告三個晚上，有個東西就會從天而降。然而，福音不是那樣。許
多基督徒以迷信的方式禱告，期待大復興來臨，結果卻很可憐。反之，基督徒若有
正常的福音生活，每人每年只領一人歸主就彀了。然後在二十五年內，全世界就會
福音化。甚至在我們自己的地方，我們若每年都結一個果子，我們的人數就會加倍，
直到全城都福音化。這比最大的復興偉大得多。 

仇敵的狡詐使我們太好高騖遠，仰望將來而忽畧現在。我們不需要仰望明天，
也不需要禱告三年求大復興來臨。我們只該為今天而活，並照顧一個“尼哥底母”。
我們許多人在基督教裏多年，直到今天我們仍在其傳統觀念、領會、和教訓的影響
之下。我們必須擺脫這一切觀念。我們該只顧今天，不顧明天。可能今天晚上我們
會遇見一個親戚，我們就該花一些時間照顧他。這是平常、日常的福音生活，不是
運動或特別的活動。主耶穌以非常平常的方式前往撒瑪利亞，並在雅各井旁等候某
人來打水。然後主向她要水喝，不是以傳講或運動的方式，而只是祂平常每日生活
的一部分。這日常的生活就是祂的福音傳揚。因為祂這樣生活，神就差遣適當的人
到祂那裏，祂也將人帶給神。我們若都這樣生活，神就會差遣祂所揀選的人到我們
這裏。然後我們每年都會有果子收成。然而，因為我們受到錯誤觀念的影響，我們
就沒有正常的結果子。我們的時間浪費在虛空的期待中；我們也沒有活出我們的本
分。我們若有正確的生活，日復一日，人會一一被帶到主面前，並進入召會生活。
這就是正確的傳揚福音。 

照着正常的生命過程餧養小羊 

約 翰 四 章 說 到 收 割 莊 稼 ， 十 五 章 說 到 結 果 子 ， 二 十 一 章 說 到 餧 養 小 羊
（15~17）。沒有人能以神奇的方式，一次永遠喂飽小羊。我們若想要這樣作，就



會殺死小羊。反而，我們需要天天餧養他們，每天數次，正如母親一餐接着一餐餧
養她的孩子。我們需要從神奇的觀念轉向生命的觀念。約翰福音是一卷關於生命的
書。收割莊稼、結果子、和餧養小羊都是生命的過程。這些都關乎一種在生命方式
裏的日常生活，並非僅在神奇、宗教方式裏的工作、活動或運動。我們若接受主的
憐憫，並享受祂的恩典，我們就都會在這生活上得建立，並且會正常的結果子，甚
至每年結果加倍。然後十年以內，我們所住的整個城市都會轉變。這卽時和常時的
路是紮實、豐富並得勝的。這必須是我們晝夜的生活。藉着這樣生活並且作這樣的
人，我們就會常時享受主的同在、供應、和基督生命的一切豐富。我們會有許多可
供應聖徒，並有許多可用以盡功用。這會充實並拔高我們的聚會，並且使我們活而
喜樂。 

一個只有年長一代而沒有孩子的家庭，不是喜樂的家庭。沒有疑問，照顧孩子
是麻煩的事。因為我的孫兒女非常麻煩，他們只能留在我那裏很短的時間。然而，
我愛他們所有的人。倘若在我的年齡，沒有孩子或孫子，會是何等可憐！然而，我
最高的喜樂是所有親愛的聖徒。我們是一個大家庭，有各種年齡的人。卽便是幾個
新人加進召會，也會使聚會清新、新鮮、拔高並豐富。倘若只有“比較年長一代”
的聖徒終年聚集，我們都會失望，但若每個主日我們有好幾位新人，我們的靈就會
被拔高。這樣結果子是召會生活正常的生活。我們都必須在福音的生活上得建立。
（李常受文集一九七三至一九七四年第二册，為着召會的建造正常結果子和牧養的
路，第六章） 

參考與參讀資料： 

1. 李常受文集一九七三至一九七四年第二册，為着召會的建造正常結果子和

牧養的路，第六章 

2. 馬可福音生命讀經，第五十六篇 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



第五篇 
從我們的“耶路撒冷”開始列名單代禱，結出果子 

讀經：徒一8，路五27~29，約十五16，提前二1、4，林前十五58 

壹． 在行傳一章八節，主耶穌對祂的門徒說，“你們……要在耶路撒冷、猶太全

地、撒瑪利亞，直到地極，作我的見證人”： 

一． 這裏的“耶路撒冷”可以指我們的近親；“猶太全地”可以指我們的

遠房親戚；“撒瑪利亞”可以指我們的鄰舍；“地極”可以指我們的

朋友。 

二． 作主的見證人乃是要從中心傳福音，經過中間達到圓周。 

貳． 我們傳福音應該守住這個原則，從我們的中心“耶路撒冷”開始—8 節，詩

歌六六五首： 

一． 我們的耶路撒冷就是我們的家庭，我們的親人；我們每一個人都有我

們的近親、遠親，還有同事、同學、朋友和鄰居。 

二． 這些都是與我們較為親近、熟悉的人；他們許多人不僅還沒得救，可

能連耶穌的名字都沒有聽過；實在說來，我們出去傳福音，都不必叩

新門，光叩熟門就夠了： 

1. 叩“生”門，就是找我們不認識的人，不是最好的路。 

2. 我們必須找出一條路來得着“熟”門，就是我們認識或別人介紹

給我們的人。 

三． 我們去對所熟悉的人—家人、近親、遠親、朋友、鄰居、同事、同學

傳福音，這些人就已經夠我們傳的了—約一 40~48。 

四． 只要我們救一個人或得一個家，哪一個人或哪一個家又有他所熟悉的

人，福音就可以一步一步傳出去了—路五 27~29。 

參． 為了用福音接觸人並結常存果子，我們首先需要列出名單： 

一． 我們要求主使我們想到自己認識的人，包括我們的親戚、鄰舍、同學、

朋友和同事： 

1. 在小筆記本裏列出所有姓名，然後再按照我們與他們的關係加以

分類，實在很有幫助。 

2. 我們寫下名字之前，可能覺得自己認識的人不多；然而，一旦我

們開始列名單，就會發覺我們認識許多人。 

二． 我們把自己接觸物件的名字都列成名單之後，必須從頭到尾看過這分

名單，想想每一個接觸物件是否已經得救： 

1. 我們若確信一個接觸物件已經得救，就可以在名字旁作個記號，

指明我們不必傳福音給這個人。 



2. 然而，我們若不確定一個接觸物件是否真的得救，就需要把名字

留在名單上，他就是我們要勞苦的物件。 

肆． 我們列出名單以後，要為名單上所有的名字禱告： 

一． 我們需要針對名單上的名字，關於我們該不該、該何時、該怎樣接觸

他們，禱告並尋求主的心意。 

二． 我們若採用這個方法，花時間將所有他們認識的人列成名單，就會發

現他們至少有四十個名字： 

1. 然後，我們要為每個名字禱告，聖靈就會使我們對某些人有負擔；

我們開始時可能有四十個、甚至更多個名字，但當他們為這些人

禱告時，聖靈會在某個時刻，使我們對兩三個人有負擔。 

2. 然後我們要禱告說，“主，在這些人中，我該先選誰作我福音的

對象？”主會引導我們。 

三． 我們可以禱告：“主，我怎樣纔能幫助所有這些人？該寫信給他們，

寄單張或小册子給他們，邀請他們到家裏喫飯，去他們家中探訪，或

打電話給他們？” 

四． 按照新約的原則，沒有一個人是直接得救的；人都是經由某一個人或

藉着某人為他禱告而得救的： 

1. 神可能已經揀選了你的表兄弟，並決定要救他；但是你若不為他

禱告，就沒有人會為他禱告；因此，除非你禱告，否則神就沒有

路。 

2. 你的禱告會鋪路並裝設軌道，好使神的“火車”能夠行動。 

3. 禱告的意義十分重大，所以，我們要禱告約兩個月；然後我們可

以出去。 

4. 每天我們都必須花些時間裝備自己，使自己夠資格，並豫備好自

己，為着召會的擴增盡我們得着罪人的責任。 

五． 我們需要告訴主，我們要有一個新開始，好使我們可以每年結兩三個

初信者為果子，以討主喜悅—參林後五 9： 

1. 我們應當每週至少花半小時為我們所認識的人禱告，包括親戚、

鄰舍、朋友、同學和同事—提前二 1。 

2. 我們為他們禱告時，會從主得着負擔該接觸誰，然後就當與別的

聖徒配搭去探訪他們。 

六． 這樣選擇物件，以及為我們選定的人禱告，會使我們在他們身上有衝

擊力。 

伍． 我們若以正確的方式禱告，特別是為着我們所認識的人禱告，就會深深覺得

主正差派我們去接觸他們，好將他們結為果子： 

一． 我們越向主禱告，就越深的接枝到祂裏面—約十五 16，注 1。 



二． 被立在主裏面，就是接枝到主裏面，結果乃是我們被差派到人那裏；

主把我們接枝到祂自己裏面，使我們前去結果子，並要我們的果子常

存—16 節。 

陸． 我們需要特別關心兩三個人，受主的引導接觸他們： 

一． 我們為名單上的人禱告時，需要求主引導我們在那時候特別關心兩三

個人，照顧他們。 

二． 然後我們需要照着主的引導，為這兩三個人多有禱告，並盡我們所能

的接觸他們，藉此照顧他們。 

三． 頭兩三個人被帶到主前以後，我們需要再仰望主，專注於另外兩三個

人，並照樣繼續在他們身上勞苦。 

四． 我們持續這樣勞苦並禱告，聖靈可能會繼續使我們對一些其他的人有

負擔；當我們對兩三個人有負擔，我們就會找出方法去接觸他們，可

能是打電話、親自探訪、邀請他們來到家中、或是寄送一些書報給他

們。 

五． 目前，我們所選出這五個作我們物件的人，我們可能都得不着；但是

過了三年，他們都會因着我們的禱告而被得着；我們不知道主何時會

成就我們的禱告，我們只該勞苦。 

六． 使徒保羅應許我們，我們在基督裏的勞苦不是徒然的（林前十五 58）；

我信我們為着事奉主而勞苦，所花費的每一分鐘都是被主記下的。 

 

職事信息摘錄： 

學習以正確的方式訪人傳福音 

在行傳一章八節，主耶穌對祂的門徒說，“你們……要在耶路撒冷、猶太全地、
撒瑪利亞，直到地極，作我的見證人。”這裏的“耶路撒冷”可以指我們的近親；
“猶太全地”可以指我們的遠房親戚；“撒瑪利亞”可以指我們的鄰舍；“地極”
可以指我們的朋友。按這裏的上下文，作主的見證人乃是要從中心傳福音，經過中
間達到圓周。我們該努力接觸人，首先是我們的親戚，然後是我們的鄰舍和朋友。 

我們出外傳福音之前，需要先在主面前考量該探訪誰。我們應當將我們所認識
的人列出名單，包括親戚、鄰居、同事和朋友；然後我們應當花足夠的時間研究他
們的光景並為他們禱告。原則上，探訪我們所認識的人，比探訪我們所不認識的人
更有益處；並且與幾位聖徒同去探訪我們所認識的人，比自己去探訪他們更好。
（李常受文集一九九〇年第一册，結常存的果子討主喜悅，第三章） 

從我們的耶路撒冷開始傳 



我們傳福音應該守住這個原則，從我們的中心耶路撒冷開始；我們的耶路撒冷
就是我們的家庭，我們的親人。我們每一個人都有我們的近親、遠親，還有同事、
同學、朋友和鄰居。這些都是與我們較為親近、熟悉的人。他們許多人不僅還沒得
救，可能連耶穌的名字都沒有聽過。實在說來，我們出去傳福音，都不必叩新門，
光叩熟門就夠了。我們去對所熟悉的人—家人、近親、遠親、朋友、鄰居、同事、
同學傳福音，這些人就已經夠我們傳的了。只要我們救一個人或得一個家，哪一個
人或哪一個家又有他所熟悉的人，福音就可以一步一步傳出去了。凡經過我們的手
而得救的人，也被成全像我們一樣。他是怎樣得救的，也就怎樣去救人。這乃是我
們傳福音的一條正路。若是我們肯忠於這個作法，我們必定能結果子。 

我們每一個人回去以後，要拿一本册子把我們福音物件的名字都列出來，然後
逐一在主面前為他們禱告，並且仰望主的引導去向他們傳福音。我們大家若肯作，
這是不難的，三、四個月救一個人，一定作得到。這不是要我們去叩陌生人的門，
乃是去叩遠親、近親的門，叩學長、學妹的門，叩鄰舍的門，叩朋友的門，叩同事
的門，這就夠叩的了。（李常受文集一九八九年第二册，主今日恢復中的召會生活，
第二章） 

用福音接觸人以結常存的果子 

列名單 

照着我的觀察和經歷，用福音接觸人並結常存果子最好的路，就是自律。一般
說來，惟有受規律的人纔能結上好的果子，我們應當將所有認識的人列成名單，包
括我們的親戚、鄰居、同學、朋友和同事，藉此開始為福音豫備。雖然我們可能以
為自己並不認識很多人，但我們若將所認識的人列成名單，就會發現我們認識相當
多的人。 

為名單上的名字禱告 

我們列出名單以後，要為名單上所有的名字禱告。我們可以禱告：“主，我怎
樣纔能幫助所有這些人？該寫信給他們，寄單張或小册子給他們，邀請他們到家裏
喫飯，去他們家中探訪，或打電話給他們？”我們需要針對名單上的名字，關於我
們該不該、該何時、該怎樣接觸他們，禱告並尋求主的心意。 

特別關心兩三個人，受主的引導接觸他們 

我們為名單上的人禱告時，需要求主引導我們在那時候特別關心兩三個人，照
顧他們。然後我們需要照着主的引導，為這兩三個人多有禱告，並盡我們所能的接
觸他們，藉此照顧他們。在主帶領我們照顧的人身上，我們不該期待作速成的工作。
他們若能在半年到一年內被主拯救並得着，都不會太慢。頭兩三個人被帶到主前以
後，我們需要再仰望主，專注於另外兩三個人，並照樣繼續在他們身上勞苦。 



與別人一同勞苦 

有時，我們會需要其他弟兄姊妹，幫我們照顧福音朋友。我們可與另外一兩位
弟兄或姊妹一同探訪我們接觸的人，或者我們可以邀請一些弟兄姊妹，與我們所接
觸的人一同到家裏喫飯。這樣我們就會與聖徒一同配搭結果子，並且我們結果子會
容易得多。 

首先關心我們認識的人 

也許有些人會問，我們該不該到公園、街上、海邊，去向人宣揚福音。在結果
子的事上，向我們不認識的人宣揚福音是很好，卻是次要的。傳揚福音首要的是先
關心我們認識的人。我們若有更多的時間，或者召會決定用一段團體的時間傳揚福
音，我們就該參與召會這樣的傳揚。然而，在正常、規律、和一般的情況下，結果
子最好的路就是關心我們認識的人，並且列名單、禱告、照着主的帶領選擇兩三個
人照顧，以及探訪他們或邀請他們與聖徒一同聚集，這樣在他們身上作工。我要鼓
勵青年的學生弟兄姊妹，花一段時間實行這條結果子的路。他們若不輕率或鬆散，
我信會有積極的結果。（李常受文集一九七一年第三册，為着基督的身體得人並將
人建造起來，第六章） 

在福音上花時間與主同在，並列出接觸對象的名單 

首先，我們需要在傳福音的事上花時間與主同在。我們要求主使我們想到自己
認識的人，包括我們的親戚、鄰舍、同學、朋友和同事。在小筆記本裏列出所有姓
名，然後再按照我們與他們的關係加以分類，實在很有幫助。我們寫下名字之前，
可能覺得自己認識的人不多。然而，一旦我們開始列名單，就會發覺我們認識許多
人。 

找出我們名單裏已經得救的人 

其次，我們把自己接觸物件的名字都列成名單之後，必須從頭到尾看過這分名
單，想想每一個接觸物件是否已經得救。我們若確信一個接觸物件已經得救，就可
以在名字旁作個記號，指明我們不必傳福音給這個人。然而，我們若不確定一個接
觸物件是否真的得救，就需要把名字留在名單上，他就是我們要勞苦的物件。若一
個接觸物件只是掛名的基督徒，我們就該把他當作不信者，因為他還未得救。我們
需要流覽過名單，在我們認識的人中間，找到那些得救的。 

勞苦將名單上的名字都禱告過 

第三，我們必須勞苦為名單上的每一個名字禱告。我信我們許多人有這樣的經
歷：甚至在像打掃房間這種最小的事上，在我們還沒有真的花時間去打掃房間前，
可能以為那不必費很大的功夫。然而，當我們開始打掃時，纔發現這要下多少功夫。
起初，我們可能以為打掃只要花十分鐘就好。至終，一個小時過去了，我們可能還



在打掃，因為我們越打掃，越發現需要打掃的地方。我們若為着名單上的名字禱告，
就會發現每個名字都需要許多勞苦。 

接觸那些在我們的禱告中主使我們有負擔的人 

過去有些聖徒對我說，他們沒有可以傳福音的物件。然而，他們若採用這個方
法，花時間將所有他們認識的人列成名單，就會發現他們至少有四十個名字。然後，
他們要為每個名字禱告，聖靈就會使他們對某些人有負擔。他們開始時可能有四十
個、甚至更多個名字，但當他們為這些人禱告時，聖靈會在某個時刻，使他們對兩
三個人有負擔。然而，這意思不是他們只需要在這兩三個人身上作工；這只是開始。
他們持續這樣勞苦並禱告，聖靈可能會繼續使他們對一些其他的人有負擔。當他們
對兩三個人有負擔，他們就會找出方法去接觸他們，可能是打電話、親自探訪、邀
請他們來到家中、或是寄送一些書報給他們。這樣的接觸是為着傳福音。他們若作
這工，就會發現有許多事需要作。（李常受文集一九七七年第一册，關於福音的交
通與問答，第四章） 

得着傳福音的對象 

我們需要開始為得着傳福音的物件禱告。我們要把親戚和熟識的人列一張名單。
然後我們要禱告說，“主，在這些人中，我該先選誰作我福音的對象？”主會引導
我們。我們的名單上不該多過五人，作為我們要為主得着的初步的物件。可能這五
個人當中，有三個是沒有果效的。無論如何，我們必須學習如何豫備自己，並如何
豫備我們的物件，就是我們工作的目標。我們需要為他們禱告兩個月之久，然後我
們就可以出去接觸他們了。 

這樣選擇物件，以及為我們選定的人禱告，會使我們在他們身上有衝擊力。叩
“生”門，就是找我們不認識的人，不是最好的路。我們必須找出一條路來得着
“熟”門，就是我們認識或別人介紹給我們的人。 

我們需要領悟，我們勞苦的果效，只有在將來纔能正確的計算。目前，我們所
選出這五個作我們物件的人，我們可能都得不着。但是過了三年，他們都會因着我
們的禱告而被得着。我們不知道主何時會成就我們的禱告，我們只該勞苦。使徒保
羅應許我們，我們在基督裏的勞苦不是徒然的（林前十五 58）。我信我們為着事
奉主而勞苦，所花費的每一分鐘都是被主記下的。 

按照新約的原則，沒有一個人是直接得救的。人都是經由某一個人或藉着某人
為他禱告而得救的。神可能已經揀選了你的表兄弟，並決定要救他；但是你若不為
他禱告，就沒有人會為他禱告。因此，除非你禱告，否則神就沒有路。你的禱告會
鋪路並裝設軌道，好使神的“火車”能夠行動。禱告的意義十分重大，所以，我們
要禱告約兩個月。然後我們可以出去。每天我們都必須花些時間裝備自己，使自己
夠資格，並豫備好自己，為着召會的擴增盡我們得着罪人的責任。（李常受文集一
九九一至一九九二年第三册，關於活力排之急切需要的交通，第十五章） 



被接枝到基督這真葡萄樹上，為着結果子 

約翰十五章是聖經中極緊要的一章，因為它啓示信徒與主耶穌的關係乃是枝子
與葡萄樹的關係。葡萄樹連同其枝子的存在，是為着結果子這惟一的目的（2、4~5、
8）。在十六節主說，“不是你們揀選了我，乃是我揀選了你們，並且立了你們，
要你們前去，並要你們結果子，且要你們的果子常存，使你們在我的名裏，無論向
父求甚麼，祂就賜給你們。”在這節經文中，主的話含示接枝。將枝子接枝到一棵
樹上，就是將它“立”在這棵樹上。這指明作為身體元首的主，藉着將信徒，就是
身體的肢體，作為枝子接枝到祂自己裏面，而立了他們，使他們能住在祂裏面，好
前去結果子（西一 18）。 

我們若以正確的方式禱告，特別是為着我們所認識的人禱告，就會深深覺得主
正差派我們去接觸他們，好將他們結為果子。我們越向主禱告，就越深的接枝到祂
裏面。被立在主裏面，就是接枝到主裏面，結果乃是我們被差派到人那裏。主把我
們接枝到祂自己裏面，使我們前去結果子，並要我們的果子常存。 

雖然主已向我們啓示，為着建造祂身體那合乎聖經的聚會與事奉之路，但我擔
心我們還是沒有確定的開始實行這路。這有一部分的原因，可能是我們不夠領悟，
我們作為基督這真葡萄樹上的枝子應當前去並結果子。我們也許尋求屬靈和聖別，
卻沒有努力去結果子。為着結果子禱告，牽涉到抵擋撒但的屬靈爭戰（參弗六
10~20）。因此，我經常在基督身體的原則裏，尋求與其他弟兄為着結果子一起禱
告。我們應當為聖徒們禱告，使他們領悟需要結果子。我們若多年沒有結果子，就
該有一種不滿足的感覺，也該定罪自己的不結果子，在主面前謙卑自己，並求主赦
免。我們是基督這真葡萄樹的枝子，目的是為着結果子。我們需要結果子，因為我
們對主、對祂的救恩，並對我們所認識的人，都是欠債的（羅一 14）。我們若缺
乏這種認知，便是可恥的。正如看見葡萄樹樹上結了成串的葡萄是美麗的，照樣，
看見作為真葡萄樹枝子的聖徒結果子也是榮耀的。 

為我們所認識的人禱告並與聖徒一起探訪他們，藉此履行結果子的責任 

藉着多年的經驗我們學知，真實復興的產生，不僅是由於信徒經歷那靈的澆灌，
也是由於他們裏面的人興起，過日日復興並得勝的生活（參林後四 16，約壹二
13~14，五 4）。我們若真正的晨晨復興，就會領悟我們需要履行責任前去結果子，
並勞苦好使我們的果子常存。結果子是一重大責任，我們應當天天尋求履行這責任。
我們需要告訴主，我們要有一個新開始，好使我們可以每年結兩三個初信者為果子，
以討主喜悅（參林後五 9）。我們應當每週至少花半小時為我們所認識的人禱告，
包括親戚、鄰舍、朋友、同學和同事（提前二 1）。我們為他們禱告時，會從主得
着負擔該接觸誰，然後就當與別的聖徒配搭去探訪他們。（李常受文集一九九〇年
第一册，結常存的果子討主喜悅，第四章） 

參考與參讀資料：  



1. 李常受文集一九七一年第三册，為着基督的身體得人並將人建造起來，第六

章 

2. 李常受文集一九七七年第一册，關於福音的交通與問答，第四章 

3. 李常受文集一九八九年第二册，主今日恢復中的召會生活，第二章 

4. 李常受文集一九九〇年第一册，結常存的果子討主喜悅，第三章，第四章 

5. 李常受文集一九九一至一九九二年第三册，關於活力排之急切需要的交通，

第十五章 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



第六篇 
為着結果子而有的正常生活與事奉 

讀經：羅十二1~2，一14，林后五14~15，弗五16，約十五11 

壹． 一個正常的生活與世人不同，這在于為主的愛所困迫而為主活着，並且為自
己規劃生活的模式—羅十二 2，林后五 14~15： 
一． 世人屬于世界，也為着世界；信徒屬于主，也為着主—詩歌三三五首。 
二． 我們與别人不同，因為我們裏面有主的愛；因為受了主愛的激勵而為

主活—林后五 14，詩歌三三一首。 
三． 我們需要規劃生活的模式，適合于向主活着並事奉祂，其要點是對時

間、體力和財物都該有豫算。 
貳． 正常的事奉就是把我們的身體與時間奉獻出來—羅十二 1，弗五 16： 

一． 我們要有正常的事奉，首先就要把我們的身體與時間奉獻出來—1 節，
詩歌三三九首。 

二． 我們若不獻上時間，身體就不能來；實際上，我們應該根據豫算來實
行身體和時間的奉獻，這樣我們纔不虧欠主—一 4。 

三． 這樣一種正常的事奉，乃是訪人傳福音，以得新人（太四 19）；照顧
家聚會成全新人（徒五 42）；服事聚會並聯絡聖徒（來十 24~25）；
參加區聚會以建造召會（林前十四 26）；為着建造基督的身體（弗四
12、15~16）。 

參． 我們需要走結常存果子簡單的路： 
一． 首先，我們應當向主許願，花兩三個小時去接觸人，帶人得救： 

1. 這不是說，我們要在一天之內一次花兩三個小時。 
2. 我們可以在早晨花一些時間來考慮如何接觸並拯救你未得救的親

戚；這段時間應該算作你每週在福音上勞苦二至三小時的一部分。 
3. 我們可以花二十五分鐘禱告，並作一些關于這些親戚的記錄。 
4. 在晚間，我們可以寫封信給我們的一個親戚，看看他近況如何，

好把門打開，讓我們進一步的接觸他們。 
5. 若是我們每週在這些表親身上勞苦三小時，專心的作一年，他們

當中至少會有一人被帶到主面前。 
6. 我們必須很實在而且恆忍持續；如果沒有人與我們一同出去，我

們應當仍然為着主，每週一天出去兩三小時。 
二． 其次，為要作基督結果子的枝子，我們需要天天被主复興： 

1. “晨興聖言”對聖徒每早晨被主复興是一個幫助。 
2. 過基督徒生活最有效的路，是藉着與主有一個有活力的、活的、

有效的晨更—參箴四 18 註 1，哀三 23 註 1、24 註 1。 
3. 我們每天該從聖經中得着二節，憑以活着；然后以確定的方式為

主接觸人。 
三． 第三，我們要實行每週親自接觸人： 

1. 我們應該從自己開始，然后找一個同伴和我們一同勞苦。 



2. 我們需要計畫並規劃我們的時間，好讓我們每週能接觸二、三個
人。 

3. 我們必須仰望主，好得着合式的人選，並指示我們如何將他們帶
到祂面前： 
a. 禱告求主帶領你、教導你，並賜給你智慧，使你能彀豫算、

安排時間、與人有約定，並和人談話—弗五 15~16。 
b. 我們應該禱告：“主，我不願用天然的方式接觸他們，……

主，指示我有活力的路、活的路，好把他們帶到你面前。” 
4. 我們出去一個一個地接觸人，就會從主得着正確的路，也會找出

適合我們去訪問的人。 
5. 我們不該獨自禱告和研究，而該以排為單位研究；一起研究之后，

就去接觸人；這樣就很容易得着擴增，擴增是必然的。 
6. 我們必須作豫算，很經濟的運用我們的時間；我們要贖回光陰，

為認識的人和親戚禱告，寫信給他們，並分送小册給他們；我們
可以約定時間去看望他們。 

四． 我們自己需要直接勞苦，每年帶領一兩個人進入召會生活；這應該是
我們勞苦的目標。 

肆． 我們需要藉着我們自己直接、個人、並持續地接觸人，結出常存的果子—約
十五 5、16： 
一． 主立了我們，要我們前去結常存的果子（16 節）；我們都該渴慕結常

存的果子；下決心，為着召會生活，每年帶一個人得救。 
二． 最基本、重要、緊要的事就是，我們要生孩子—林前四 15，提前一 2，

多一 4。 
三． 身為信徒，基督的肢體，並葡萄樹的枝子，我們必須結果子；不結果

子的，這是相當嚴肅的；這會失去在與基督生機的聯結裏對祂的享受
—約十五 2 上，6。 

四． 我們沒有結果子的原因，是因為我們沒有實行直接、個人、並忠信的
接觸人—參約三~四。 

五． 要生屬靈的孩子，你必須鄭重地下決心去直接接觸人。 
六． 我們都需要奉獻更多的時間接觸人；我們可以利用每次的用餐時間來

作這事；去把人約來同喫午餐或晚餐。 
伍． 為着新約福音的祭司職分，長老必須為着福音豫算時間，制訂每週時間表，

以贖回光陰： 
一． 豫算時間，乃是控制我們的時間，不放過時間。 
二． 有些人可能覺得只要屬靈就彀了，不必豫算他們的時間；但我們若不

豫算我們的時間，就不是正確的屬靈。 
三． 以弗所書五章十六節說：要贖回光陰，因為日子邪惡。 
四． 保羅囑咐我們，要在靈裏被充滿；要在靈裏被充滿，我們就必須贖回

光陰；贖回光陰纔是真實的屬靈。 



五． 我們要贖回光陰，每一天都是一種掙扎；我們若不豫算時間，時間就
會飛逝而去。 

六． 我們若不豫算時間，時間就會飛逝而去；我們沒有權利說我們沒有時
間傳福音，我們必須贖回光陰。 

陸． “這些事我已經對你們說了，是要叫我的喜樂可以在你們裏面，並叫你們的
喜樂可以滿足”—約十五 11： 
一． 成為神聖葡萄樹的枝子，並結果子彰顯神聖的生命，乃是喜樂的事，

也是喜樂的生活—11 節。 
二． 許多聖徒將人浸入三一神的時候，都有狂喜的經歷；因主的喜樂成了

他們的喜樂。 
三． 對保羅而言，他所結的果子就是他的榮耀，就是他的喜樂；我們的喜

樂、我們的榮耀、我們的誇耀，都是我們所結的果子—帖前二 19~20。 

 

職事信息摘錄： 

正常的生活 

與世人不同 

本篇的題目是，正常的生活與事奉。我們基督徒的生活基本上是與世人不同的，
他們是屬世界的，也為着世界；我們是屬主的，也為着主。每一個愛主的人在外面
看來，都有點特别，天天聖經不離手，常常跑會所，總是阿利路亞，阿們。一本聖
經早晨也讀，晚上也讀，有時睡前也非讀一點不可。我勸不容易入睡的人，睡前一
切都豫備好了，就打開聖經，安安靜靜的讀個十分鐘。讀完也不用多禱告，就說，
“感謝主！與我同在。阿們！”就去睡了。常常一躺下來就睡着了。總歸我們基督
徒是不平常的，因為我們屬主耶稣，愛主耶稣，又為祂活着。 

為主的愛所困迫而為主活着 

我們所以會與眾不同，就是因為我們身上有主的愛，為主的愛所困迫（林后五
14）。困迫這辭的原文是很難翻的，它的原意為從各面壓迫，逼到一邊，強加限制，
在某種界限內限于一個目標，限于一條線和一個目的，如同在有牆的窄路上。自從
你屬于主之后，祂好像在你旁邊加了兩道牆，這兩道牆就形成了很窄的小巷，逼着
你非往前走不可，你想要轉彎，走别的路都不行，非走這條路不可。我們天生就是
不要神的，只要自己；讀書、作事都以自己為中心、為目標、為觀點。但我們得救
以后，祂的愛就來困迫我們，叫我們愛祂…… 

主這樣困迫我們，目的乃是要我們向祂活着（林后五 15）。向主活這個辭也
很難翻，它不是為主活的意思，乃是朝着主，向着主活。向主活比為主活意義更深。
為主活，指明我與主仍是二者；向主活，含示我與主乃是一，如同在婚姻生活中，
妻子之于丈夫那樣。所以我們在這裏過一個向着主，與主是一的生活。 



規劃生活的模式 

你要規劃你生活的模式。從前你不是為主活着，所以你的生活是世人的一套，
但現在你是為主活了，你就要規劃出一個新的生活模式。從小處上說，通常人都喜
歡早晨睡晚一點，尤其是青年人；但現在早晨六點半就要起來了，而且起牀頭一件
事是：“哦，主耶稣”、禱告。從大處說，從前人都希望得個博士學位，在世界裏
作得轟轟烈烈的。現在我們愛主、為主活着，生活的模式就改換了。凡事按規矩盡
我的本分，好好地讀書，好好去就業，沒有特别的貪圖，就是平平常常的，以愛主、
為主活着為重…… 

時間、體力和財物都該有豫算 

我們的時間、體力和財物都該有豫算。許多人講豫算都是指財物方面，但按我
的經歷，體力也該有豫算。我知道我的力量有多少，一天只能用那麼多。我每一次
傷風都是體力用過頭了，如果我能控制時間，就不會有傷風。所以我每週要講幾次
道，要見幾個人都豫算好了。雖然你們還年輕，也應當如此把你們的體力分配得適
當，這樣就能作出正當的事情來。 

時間方面，每一周、每一天都該劃出一定的時間歸給主。如果你真的愛主，最
少主日要劃出來給主，因為主日是屬于主的。此外在一周之間，最少也得有一個晚
上是為着主去帶人，若不是去傳福音得人，就是到人家裏去和他有家聚會，或是帶
小排。不必多…… 

正常的事奉 

奉獻身體與時間 

我們要有正常的事奉，首先就要把我們的身體與時間奉獻出來。羅馬十二章給
我們看見，要實行身體的生活，第一就要把我們的身體獻上。我們要對主說，“主
阿！我的身體是你買來的，是你的所有物，我要奉獻給你。”要奉獻身體就得奉獻
時間，因為身體是在于時間，時間拿不出來，身體就拿不出來。在實行上，你就根
據你前面的豫算，來實行身體和時間的奉獻。保羅在羅馬一章十四節說到，無論對
甚麼人，他都是欠債的，欠主的債。我們若不傳福音，不帶領人，豈不是欠主的債
麼？所以我們需要奉獻我們的身體與時間去傳福音、帶領人，纔不虧欠主。（李常
受文集一九八八年第二册，給在職聖徒的信息，第八章） 

藉着我們自己直接、個人、並持續地接觸人，結出常存的果子 

主在約翰十五章告訴我們，祂是葡萄樹，我們是枝子（5），祂立了我們，要
我們前去結常存的果子（16）。我們都該渴慕結常存的果子。 

最近幾年，我們一再地強調約翰十五章關于結果子的真理。我們可能會禱告：
“主，我們恨惡不結果子。我們要多結果子。”然而，我們中間結果子的事，還沒



有進入神所命定實行的路。我們大都仍然在天然的路裏面。我們可能想知道神所命
定實行的路是甚麼。我們需要領悟，身為信徒，我們必須也應該結果子。我們必須
生出孩子。然后，我們必須掌握一些結果子的技巧。我們要學習如何結果子，並持
續地實行結果子。 

身為信徒，基督的肢體，並葡萄樹的枝子，我們必須結果子。主說，枝子若不
結果子，就要剪去（2 上，6）。被剪去不是遭受永遠的沉淪，乃是失去在與基督
生機的聯結裏對祂的享受。不結果子是一件嚴肅的事。然而，我們許多人並沒有嚴
肅的考慮自己的不結果子。 

有些弟兄姊妹多年來忠信的在主的恢复裏，並為着主的恢复；但是，我觀察到
他們沒有結果子。他們愛召會，他們為召會，並且他們在財物上支持召會，但是他
們沒有結果子。他們應該領悟，不結果子在主面前是一件嚴肅的事。主要我們在召
會中有屬靈的生活，去參加聚會、敬拜祂、並活祂；然而，這一切是為着甚麼？若
是召會中所有的聖徒都如此，但是沒有人結果子，召會最終就會消滅。若是一個國
家的人民不生孩子，至終，這個國家就會滅絕。最基本、重要、緊要的事就是，我
們要生孩子…… 

結常存果子簡單的路 

我願陳明一條結果子簡單的路。首先，你應當向主許願。你可以禱告：“主，
我是你的一根枝子，我知道我必須照着你在約翰十五章的囑咐結果子。若我一年之
內不能帶一個罪人得救，這是羞恥。主，我每週要花兩三個小時去接觸人，帶人得
救。”這是原則。這不是說，你要在一天之內一次花兩三個小時。你可以在早晨花
一些時間來考慮如何接觸並拯救你未得救的親戚。你可以花二十五分鐘禱告，並作
一些關于這些親戚的記錄。這二十五分鐘應該算作你每週在福音上勞苦二至三小時
的一部分。在晚間，你可以寫封信給你的一個親戚，看看他近況如何，好把門打開，
讓你進一步的接觸他。你寫這封信所花的時間，也是你福音勞苦的一部分。假設你
有五位未得救的表親，若是你每週在這些表親身上勞苦三小時，專心的作一年，他
們當中至少會有一人被帶到主面前。 

要作基督結果子的枝子，我們需要天天被主复興。我們出版的“晨興聖言”對
聖徒每早晨被主复興是一個幫助。過基督徒生活最有效的路，是藉着與主有一個有
活力的、活的、有效的晨更。我們每天該從聖經中得着二節，憑以活着；然后以確
定的方式為主接觸人。除此之外，我們需要結果子。我們沒有結果子的原因，是因
為我們沒有實行直接、個人、並忠信的接觸人…… 

要實行每週親自接觸人，個别的接觸他們。你可以接觸你的親戚、朋友、鄰居、
同事、同學等。你需要計畫並規劃你的時間，好讓你每週能接觸二、三個人。你應
該禱告：“主，我不願用天然的方式接觸他們，我與他們相聚時也不願有天然的談
話。主，指示我有活力的路、活的路，好把他們帶到你面前。”你若這樣禱告，主
必會指示你。今天在結果子的實行上，需要有一些忠信去作的人。 



我們需要實行接觸人。我們也許接觸某人，卻沒有任何成效或結果。我們就可
以到主面前悔改，並向祂敞開，讓祂調整我們；祂會感動我們以某種方式再回去看
他們。當我們跟隨主，照着祂的方式接觸人，人就會得救。我們出去一個一個地接
觸人，就會從主得着正確的路，也會找出適合我們去訪問的人。我們會學習不浪費
時間。我們發現僅僅用一般的方式去叩門，可能會浪費時間。我們必須仰望主，好
得着合式的人選，讓我們去勞苦。然后，我們要用合式的方式在他們身上作工。這
就是在福音上勞苦成功的路。我們在他們身上勞苦的這些人，應該是我們直接或間
接認識的人。這樣，我們所花的時間就會是值得的。 

這事是否行得通，全賴于我們的努力。我們不能只在聚會中報告一下，鼓勵别
人出去；我們自己必須出去。我們應該從自己開始，然后找一個同伴和我們一同勞
苦。半年以后，我們就能產生四位新人，他們會像我們一樣的勞苦。為了我們所在
召會的前途，這是需要的。我們已過浪費了太多時間。我們必須作豫算，很經濟的
運用我們的時間。我們要贖回光陰，為認識的人和親戚禱告，寫信給他們，並分送
小册給他們。然后，我們可以約定時間去看望他們。我們勞苦時，要帶着誠實並真
摯的心去學習。要學習怎樣和人談話，怎樣在一段短時間之內得着他們。若是我們
這樣努力，我們每年至少能帶兩個人到主面前，成為常存的果子。我們可能給五個
以上的人施浸，但這五人中，可能有二人會留在召會中…… 

只要實行親自並直接的訪問一個一個的人。過了短短的時間，也許兩三周之后，
别的聖徒就會跟隨你，成為你的同伴。這樣，你們就會在你們所在之地開始實行結
果子。你必須用對的方式，在對的人身上花時間。要得着有價值的結果，你必須勞
苦。 

不要信賴傳道人和福音大會。那會浪費你的時間，並延誤别人。你自己必須走
這條嚴格的路，開始實行結果子。每週你應該花二至三小時去接觸個别的人。你該
像作事業一樣的執行這事。這樣，你就會看見結果。我盼望這事，並為這事禱告。
我信最終主會把這事作出來，把每一個愛祂的人作成得人的人。 

你們必須有計劃，親自直接的去接觸一個一個的人。你們不一定需要出去叩門。
我們發現出外叩門是好，但並不是那麼確定的有效。我們必須走一條路，使我們能
確定的結果子。只要計畫怎樣去接觸你所認識的人。每週你用這種方式在福音上花
二至三小時。不要差遣别人。你必須向主許願，你要計畫、豫算你的時間，找出一
條路來，每週至少一次直接的接觸你所認識的人。你若走任何别的路，結果不會那
麼確定。確定的結果只能出自于你的計畫和你的時間表。否則，你會浪費你的時
間…… 

我們應該能指出誰是我們屬靈的孩子。我們自己必須研究如何接觸人。在接觸
人上，我們仍有許多可學的。只模倣别人所作的是沒有用的。主會指示我們。若我
們確定並迫切的去得人，就會找到一條路。 



你需要直接並個别的去接觸人，每週在福音上勞苦二至三小時。你該找出那些
人是你可以接觸的，然后長期直接並持續地去接觸他們。你必會得着其中的一位。
你若走這條直接一個一個去接觸人的路，我可以向你保證，每年你會帶兩個人進到
召會裏。你應該下定決心，並告訴主你每週要花二至三小時在福音上，然后求主帶
領你去接觸一個一個的人。你不該停止不去召會的聚會，你仍然該過正常的召會生
活。你不需要鼓吹你所作的，只要去作就好了。那麼，逐漸的，有些人會看見你所
作的，他們就會加入你…… 

身為主的枝子，我們一周該為着福音給祂三小時。然后我們可以禱告：“主，
帶領我，教導我，給我智慧計畫、豫算我的時間，與人有約定，並和人談話。”然
后，我們應該直接並確定的實行這事，我們就必為主的國度得人…… 

我們必須有接觸人的計畫。我們該把所有認識的人列出名單來，研究他們的情
形，然后我們可以照着所研究的在他們身上作工。這是得着合式的人的路。我們結
果子不該碰運氣；這不在于運氣，乃在于勞苦。我們都有認識的人，是我們可以代
禱的，我們需要想到他們，並為他們代禱，我們需要研究他們的情形，再決定何時
探訪他們最好。農夫不會松散的勞苦。他們研究他們土地、農作物、和氣候的情形，
然后照着他們所研究的去勞苦，好使他們能有適當的收成。我們在勞苦得人上也要
這樣。我們必須有計劃和時間表，每週花二至三小時在人身上勞苦。我們要學習如
何得人。（李常受文集一九八九年第四册，長老訓練，第十册—長老職分與神命定
之路（二），第九章） 

為着福音豫算時間，制訂每週時間表，以贖回光陰 

為着新約福音的祭司職分，長老必須為着福音豫算時間，制訂每週時間表，以
贖回光陰。豫算時間，乃是控制我們的時間，不放過時間。有些人可能覺得只要屬
靈就彀了，不必豫算他們的時間。但我們若不豫算我們的時間，就不是正確的屬靈。
以弗所五章十六節說，“要贖回光陰，因為日子邪惡。”接下去保羅囑咐我們，要
在靈裏被充滿。要在靈裏被充滿，我們就必須贖回光陰。贖回光陰纔是真實的屬靈。
我們要贖回光陰，每一天都是一種掙扎。我們若不豫算時間，時間就會飛逝而去。
我們沒有權利說我們沒有時間傳福音，我們必須贖回光陰。（李常受文集一九九一
至一九九二年第一册，長老訓練，第十一册—長老職分與神命定之路（三），第七
章） 

參考與參讀資料：  

1. 李常受文集一九八八年第二册，給在職聖徒的信息，第八章 

2. 李常受文集一九八九年第二册，主今日恢复中的召會生活，第二章 

3. 李常受文集一九八九年第三册，神命定之路的操練與實行，第九章 



4. 李常受文集一九八九年第四册，長老訓練，第十册—長老職分與神命定之路

（二），第九章 

5. 李常受文集一九九一至一九九二年第一册，長老訓練，第十一册—長老職分

與神命定之路（三），第七章 

6. 李常受文集一九九一至一九九二年第三册，關于活力排之急切需要的交通，

第四章 


